
Mérida, Venezuela. Nº 7. JuLio-Diciembre 2023

Red de Antropologías del Sur

Depósito Legal:ME2018000135 / ISSN: 2958-7808 / ISNI: 0000004193370853 



In
SU

RG
en

te
s



insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes 
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes

InSURGentes



In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur
Publicación periódica semestral, electrónica, arbitrada 
y de acceso abierto, de la Red de Antropologías del Sur

Editora jefe
M.Sc. Annel Mejías Guiza (ULA, Venezuela). Correo: annelmejias.ula@gmail.com

Editora adjunta
M.Sc. Lucía Pellecer (USAC, Guatemala). Correo: lucypellecer@gmail.com

Comité Editorial
Dra. Laura Vázquez (SECIHTI, ENAH, México). Correo: laurayvazvega@gmail.com

Dr. Fabiano Gontijo (UFPA, Brasil). Correo: fgontijo2@hotmail.com
Dr. Luis Alonso Hernández (UC, Venezuela). Correo: luisalonsoh@gmail.com

M.Sc. Lucía Pellecer (USAC, Guatemala). Correo: lucypellecer@gmail.com
M.Sc. Marianela Stagnaro (ICA, Argentina). Correo: nelitanaro@yahoo.com 

M.Sc. Annel Mejías Guiza (ULA, Venezuela). Correo: annelmejias.ula@gmail.com
M.Sc. Domingo Briceño (ULA, Unearte, Venezuela). Correo: domingomov@gmail.com

Lcdo. César Torres (UC, Venezuela). Correo: cesardtorresG@gmail.com
Lcdo. Carlos Aguilar (Dirección de Participación Ciudadana Mérida, Venezuela). Correo: 

carlosalbertoa@gmail.com

Comité de Asesores/as
Dr. Francisco Hernández (UNELLEZ, Venezuela)

Dra. Laura Zapata (Universidad Nacional de José C. Paz-UNPAZ / Centro de Antropología Social-CAS, del 
Instituto de Desarrollo Económico y Social-IDES, Argentina)

Dr. Alejandro Haber (UBA, Argentina)
Dr. Cristóbal Gnecco Valencia (UniCauca, Colombia)

Dr. Amado Moreno Pérez (ULA, Venezuela)
Dra. Xochitl Leiva Solano (Colegio de Michoacán, CIESAS-Sureste, México)

Dr. Bernardo Javier Tobar Quitiaquez (UniCauca, Colombia)
Dra. Luz Stella Rodríguez Cáceres (IFCS – UFRJ, Brasil)

Dr. Danilo Assis Climaco (PUCP, Brasil-Perú)
Dra. Andrea Lisset Pérez (Universidad de Antioquia, Colombia)

Dra. María Elvira Díaz Benítez (Museo Nacional de la Universidad Federal de Río de Janeiro, Brasil)
Dr. Mariano Ramos (Universidad Nacional de Luján, Argentina) 

Dra. Dinorah Castro de Guerra (UCV/IVIC, Venezuela)
Dr. Jacinto Pineda (Instituto Anatomopatológico de la UCV/SOVENAF, Venezuela)

Dr. Manuel Díaz (UNELLEZ, Venezuela)
Dra. Rosa E. Acevedo Marín (Universidad de Belem do Pará, Brasil)

Dra. Carmen Teresa García (ULA, Venezuela)

In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur asegura que los editores, autores y árbitros cumplen con las normas éticas 
internacionales durante el proceso de arbitraje y publicación. Del mismo modo aplica los principios establecidos 

por el Comité de Ética en Publicaciones Científicas (COPE). 
Igualmente todos los trabajos están sometidos a un proceso de arbitraje y de verificación por plagio.



InSURGentes
Revista para las antropologías del sur

Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023

Depósito Legal: ME2018000135 / ISSN: 2958-7808 / ISNI: 0000004193370853 

Red de Antropologías del Sur - Grupo de Investigación en 
Socioantropologías del Sur (GISS), Universidad de Los Andes (ULA)



Comité de Arbitraje
Dra. María Angela Petrizzo (UNETUR, 

Núcleo Hotel Escuela de Los Andes Venezolanos, Venezuela)
Dra. Issa Rodríguez (Red de Antropologías del Sur, Venezuela)

Dra. Carmen Mambel (UC)
M.Sc. Anderson Jaimes (Museo del Táchira, Venezuela)

M.Sc. Miguel Ángel Rodríguez Lorenzo (ULA, Venezuela)
M.Sc. Nelson Montiel (UNELLEZ, Venezuela)
M.Sc. Yarisma Unda (UNELLEZ, Venezuela)
M.Sc. Camilo Morón (UNEFM, Venezuela)

M.Sc. Domingo Briceño (Documentalista audiovisual, Venezuela)
M.Sc. Jeniffer Gutierrez Seijas (UC, Venezuela)

M.Sc. MariCarmen Pérez (ULA, Venezuela)
Lcdo. Carlos Camacho (UNESUR/ ULA, Venezuela)

Lcda. Cristina Fustec-Briceño (Investigadora independiente, Francia)

DEPÓSITOS DE LEY:
Depósito Legal: ME2018000135 / ISSN: 2958-7808 / ISNI: 0000004193370853

PORTADA:
Domingo A. Briceño. Altar de la tumba de Don Nicaor Ochoa. 

Contacto institucional:
Dirección institucional: Facultad de Humanidades y Educación, Universidad de Los Andes (ULA).

Contactos: Teléfono: +58-426-557.77.94.
Correo electrónico: revistared.insurgentes@gmail.com

Sitio web de In-SUR-Gentes: http://erevistas.saber.ula.ve/index.php/insurgentes
Redes sociales de la Red de Antropologías del Sur:

Twitter: AntropoDelSur
Página de Facebook: Red de Antropologías del Sur o @AntropologiasDelSur

Patrocinio de la revista:
Red de Antropologías del Sur

Grupo de Investigación sobre Socioantropologías del Sur (GISS)-ULA
In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur posee acreditación del Consejo de Desarrollo 

Científico, Humanístico, Tecnológico y de las Artes. Universidad de Los Andes (CDCHTA-ULA).

Todos los documentos publicados en esta revista se distribuyen 
bajo una Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional. 
Por lo que el envío, procesamiento y publicación de artículos en la revista es totalmente gratuito.

re
d.a

nt
ro

po
lo

gi
as

de
lsu

r.o
rg

.ve

mailto:revistared.insurgentes@gmail.com


7InSURGentes

Contenido

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 6. Enero-Junio 2023. ISSN: 2958-7808

DOSSIER

Prólogo al Dossier “Capítulo Yaracuy” del “2do Congreso Internacional
de Antropologías del Sur 2020: Desafíos teórico-prácticos
de las Antropologías del Sur en América Latina y el Caribe”	     	          11
	 Briceño carmona, domingo y Rodríguez garcía, issa

Las voces del olvido… ecos eternos.
Etnografía de los contextos rupestres del municipio Nirgua		           21
	 Abatte, Liliana

Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï
del Bajo Ventuari							       	       35
	 Tiapa, Francisco	



8 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Narraciones de alteridad y el culto a los muertos en Venezuela		  71
	 Hernández, Luis Alonso	  

	
ANTROPOLOGÍA EN MOVIMIENTO

Cosmosaber indígena para una educación intercultural
desde la posmodernidad y la globalizacion	                                                111	
	 Rodríguez Vergara, María Auxiliadora 	 

	  
REFLEXIONES

Los sistemas médicos en la Venezuela multiétnica y pluricultural
(La enfermedad como lenguaje en Venezuela)				    155
	 Clarac de Briceño, Jacqueline

Normas para la presentación de artículos y documentos	 169

Criterios de evaluación	 177



Dossier

In
SU

RG
en

te
s



noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
Foto pág. 2:  Domingo A. Briceño. Don Faustino Parra. Casa de la Diversidad Cultural de Nirgua.
Foto pág. 7:  Domingo A. Briceño. Tumba de Don Juan del Tabaco. Cementerio de Nirgua.
Foto pág. 9:  Domingo A. Briceño. Calle de Nirgua. Estado Yaracuy, Venezuela, 2024. 
Foto pág. 11:  Domingo A. Briceño. Las Tres Potencias. Estado Yaracuy, 

DOSSIER



11InSURGentes

Prólogo al Dossier “Capítulo Yaracuy”
del “2do Congreso Internacional

de Antropologías del Sur 2020:
Desafíos teórico-prácticos de las Antropologías 

del Sur en América Latina y el Caribe”

BRICEÑO CARMONA, DOMINGO
Departamento de Comunicación Social, Escuela de Medios Audiovisuales, Universidad de Los 
Andes / Universidad Nacional Experimental de las Artes (UNEARTE) / Red de Antropologías 

del Sur
Mérida, Venezuela

Correo electrónico: domingomov@gmail.com

RODRÍGUEZ GARCÍA, ISSA
Red de Antropologías del Sur

Yaracuy, Venezuela
Correo electrónico: issalex31@gmail.com

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Prólogo al Dossier “Capítulo Yaracuy” ... / Briceño, Domingo y Rodríguez, Issa / pp. 11-19

mailto:domingomov@gmail.com
mailto:issalex31@gmail.com


12 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

En el marco del 2do Congreso Internacional de Antropologías del 
Sur, fue propicio organizar un capítulo en el estado Yaracuy, en Ve-
nezuela, para discutir temas relacionados con la diversidad religio-

sa y espiritual en nuestros países. Situado al noroeste de Venezuela, en el eje 
centro-occidental, Yaracuy es una “tierra mágica de encantos” cuyo nombre 
traspasa fronteras por su diversidad natural y cultural. Este territorio atrae 
a investigadores y académicos que buscan enfocar, desde una multiplicidad 
de perspectivas, las manifestaciones donde convergen prácticas ancestrales 
y modernas, tradiciones orales, rituales y conocimientos sobre la naturaleza. 
En Yaracuy se encuentran diversos sitios de interés para las ciencias sociales, 
como el Monumento Natural Cerro María Lionza y el Museo Arqueológico Par-
que San Felipe el Fuerte.

Este congreso fue un esfuerzo conjunto de la Red de Antropologías del 
Sur y la Universidad Nacional Experimental Libertador (UPEL) Extensión aca-
démica San Felipe. Aquellos días, comenzábamos la odisea de la pandemia del 
COVID-19, y pensamos que era importante reflexionar, una vez más, sobre el 
tema de las representaciones religiosas y espirituales en nuestras sociedades 
y desde las Antropologías del Sur. La configuración de este nuevo escenario 
mundial presentó nuevos retos para los investigadores del sur, motivándonos 
a encontrar alternativas para el intercambio de saberes. Por ello, adaptamos el 
Capítulo Yaracuy a una modalidad virtual, utilizando plataformas como Google 
Meet y YouTube, lo que nos permitió contar con una participación más diversa 
y fomentar un debate enriquecedor.

En Yaracuy se hallan las Montañas de la Reina María Lionza, epicen-
tro de la práctica del “espiritismo venezolano”, y por lo tanto un punto focal 
de los estudios sobre espiritualidad y religión en Latinoamérica y el mundo. 



13InSURGentes

Sobre el llamado “culto a María Lionza” se han escrito muchas páginas de la 
reflexión antropológica, sin embargo, es novedoso y relevante hacerlo desde 
las perspectivas que promueven las Antropologías del Sur, y las sutilezas en 
cuanto a los significados de quienes hemos crecido en el crisol de la práctica y 
la re-creación constante de la religiosidad y espiritualidad en Venezuela, o en 
nuestros países, que vivimos transitando entre diversos sistemas de represen-
taciones que se disponen a través de relaciones complejas, de manipulaciones 
y superposiciones, permisos, huidas, discontinuidades, trances y multiversos.

Las Antropologías del Sur y los estudios sobre religión
y espiritualidad

Releyendo la obra de Michael Taussig (La Magia del Estado) (2015), re-
flexión de su trabajo etnográfico de más de veinte años en las Montañas de 
la Reina María Lionza, podemos precisar algunas coordenadas puntuales que 
explican nuestra perspectiva como antropólogos del sur.

La perspectiva de la naturaleza de las prácticas, de la ritualística y su 
parafernalia, de la narrativa creada alrededor de la Montaña y sus misterios, 
sus peligros, las precauciones, las caravanas, de toda la inmensa cantidad de 
imágenes y evocaciones, y sobre todo de historias, las historias que todos tie-
nen que contar, todas estas cosas y otras más que se describen de forma ágil 
e hipercompleja en la obra de Taussig son reconocibles para nosotros, pero 
cuando llega el escepticismo nos perdemos, pues hemos crecido en medio de 
la práctica espiritual animista andina, crecimos comprendiendo diversas for-
mas de interacción con el paisaje que son prácticas terapéuticas relacionadas 
al mundo espiritual andino; todas estas prácticas son un sistema incorporado 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Prólogo al Dossier “Capítulo Yaracuy” ... / Briceño, Domingo y Rodríguez, Issa / pp. 11-19



14 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

dentro de nuestro esquema de protección cultural. Es decir, vamos a la quebra-
da a despojarnos de una mala energía, un dolor de cabeza o una gripe, y nos 
despojamos.

Comprendemos que Taussig entiende el “culto a María Lionza”, a muy 
grosso modo, como la dimensión en la que esculpimos nuestra historia negada, 
en esa manía hipercompleja del cerebro, y tiene razón, pero ¿acaso no hace-
mos eso en toda nuestra performance cotidiana? ¿Qué hay más allá? ¿Cómo se 
contrasta cualquiera de estas posturas academicistas con las espiritualidades 
vividas por estas, nuestras sociedades?

Desde nuestras perspectivas, la doctora Jacqueline Clarac (1992, 2017) 
también dedicó años de investigación etnográfica y reflexión antropológica a 
las manifestaciones religiosas y espirituales en Venezuela, especialmente en 
la Cordillera Andina de Mérida, pero también en Caracas y el centro-occidente 
del país.

En sus reflexiones ella comprende el espiritismo venezolano como una 
religión en formación, y en un proceso expansivo. Una religión en formación 
porque es producto, causa y consecuencia de un complejo proceso de etnogéne-
sis cultural que vivimos los pueblos de la llamada América Latina. Un proceso de 
amalgamamiento e integración de diversas etnias, y de estructuras culturales que 
se han formado en el tiempo como respuesta a las historias y sus complejidades.

El doctor Omar González Ñañez (1980) también dedicó profundas re-
flexiones al asunto de la espiritualidad de los diversos pueblos que viven en Ve-
nezuela. El profesor Omar trató de explicar cómo este proceso de etnogénesis 
cultural, que opera en nuestras sociedades, ha estado regido por un principio 
de ‘polifonía’ a nivel cultural. Es decir, que hay una inteligencia cultural detrás 
de todas las escogencias, de todos los ítems de la diversidad cultural que nos 



15InSURGentes

atraviesa, que se han ido componiendo, y no precisamente de forma desorde-
nada como lo proponen las reflexiones detrás del sincretismo, sino siguiendo 
unas lógicas y unas vías narrativas que son la mismas que comprenden las 
señas de identidad de los pueblos.

En esta sección del 2do Congreso Internacional de Antropologías del Sur 
buscamos abrir un espacio para reflexionar sobre nuestras espiritualidades 
e identidades complejas desde una perspectiva amplia, transcultural y trans-
disciplinaria. Comprendiendo y tomando como bandera la idea que detrás de 
nuestras manifestaciones hay precisamente una matriz, una inteligencia cul-
tural, que es la que nos define y donde opera un sistema de conocimientos 
particular y propio. Ella se expresa por nosotros y muchas veces no podemos 
reconocerla porque precisamente ha sido negada, excluida y condenada.

En este “Dossier” de esa experiencia, estamos presentando tres reflexio-
nes en diversas perspectivas que nos muestran cómo en estos asuntos los fe-
nómenos no pueden entenderse aislados del contexto, las etnohistorias y las 
sensaciones y los sentimientos de cada investigador.

1.	 “Las voces del olvido… ecos eternos. Etnografía de los contextos rupes-
tres del municipio Nirgua”: esta investigación de Liliana Abatte es un 
ejemplo excepcional de una antropología que se atreve a salir de su 
zona de confort teórica. Su trabajo no se limita a catalogar petroglifos, 
sino que explora el imaginario asociado a ellos desde la perspectiva 
de los habitantes de la región. El punto más crítico y fascinante de 
su análisis es la intersección entre el conocimiento académico y el 
local, y las posibles consecuencias que el “choque entre dos lógicas de 
mundo” puede tener en la salud mental. La autora introduce la etnop-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Prólogo al Dossier “Capítulo Yaracuy” ... / Briceño, Domingo y Rodríguez, Issa / pp. 11-19



16 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

siquiatría como una herramienta esencial para comprender cómo las 
“particularidades terapéuticas” dependen de la relatividad de estas 
visiones del mundo. Esto representa un desafío directo a la noción 
de una única realidad objetiva, instando al antropólogo a reconocer 
las “otras racionalidades” como sistemas de conocimiento legítimos y 
vitales. A nuestro juicio, la audacia de este trabajo reside en su capa-
cidad para tejer la arqueología, la etnografía y la salud mental en una 
narrativa coherente que prioriza la voz y la experiencia del nativo.

2.	 “Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari”: el 
trabajo de Francisco Tiapa es una contribución valiosa a la antropolo-
gía política. Nos lleva a la Amazonía venezolana para evidenciar que 
el chamanismo no es una reliquia, sino un capital simbólico activo que 
los Jojodï utilizan para negociar su identidad y su territorio a partir 
de las políticas de autodemarcación de tierras del siglo XXI. Su inves-
tigación es un testimonio de la agencia indígena y un contrapunto a la 
narrativa de pasividad, mostrando cómo la espiritualidad y la política 
se entrelazan en la autodemarcación de su espacio vital. Lejos de ser 
un vestigio del pasado, Tiapa muestra cómo la figura del chamán se 
ha convertido en una pieza clave para la redefinición del sentido del 
territorio y para la negociación de las relaciones con el Estado y con 
grupos vecinos.

3.	 “Narraciones de alteridad y el culto a los muertos en Venezuela”: Luis 
Alonso Hernández presenta un artículo de crucial importancia para el 
debate sobre la religiosidad en el país. Su llamado a enfrentar el “in-
conveniente de las otras racionalidades” es un desafío frontal al para-
digma católico-céntrico que históricamente ha invisibilizado y estig-



17InSURGentes

matizado las prácticas no hegemónicas en Venezuela. El autor utiliza 
el culto a la Reina María Lionza y a los “muertos que hacen milagros”, 
como Hugo Chávez, para demostrar la urgencia de su argumento. Su 
concepto central de “desplazamiento ontológico” es la piedra angular 
de su propuesta, instando a los investigadores a superar las exclusio-
nes históricas de la antropología para “comprender realmente al otro, 
sin descalificar las vivencias y el pensamiento de los interlocutores”. 
Este trabajo es, en nuestra opinión, un texto fundamental para una 
antropología comprometida, pues aborda un fenómeno político y so-
cialmente cargado desde una perspectiva que busca la comprensión 
profunda en lugar de la condena o la minimización.

La gran fuerza de este capítulo del congreso residió en su cohesión temá-
tica, a pesar de la diversidad de sus objetos de estudio. Los tres artículos repre-
sentan el espíritu de las Antropologías del Sur. Todos ellos abordan la necesi-
dad de una crítica epistemológica y metodológica; y todos demuestran la pro-
funda interconexión entre la cultura, la política, la historia y la espiritualidad. 
Este dossier no es solo una colección de trabajos, sino una plataforma para un 
tipo de antropología que es a la vez local y global, profundamente arraigada en 
las realidades venezolanas y, al mismo tiempo, capaz de contribuir a los deba-
tes teóricos más amplios de nuestra disciplina.

La labor de los colegas que participan en este dossier trasciende la mera 
descripción cultural; se inscribe en un debate global sobre la descolonización 
del pensamiento. Los textos aquí reunidos son ejemplos concretos de cómo las 
Antropologías del Sur se constituyen en un proyecto político y epistemológico. 
La obra de Francisco Tiapa sobre el pueblo Jojodï es una pieza clave en este 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Prólogo al Dossier “Capítulo Yaracuy” ... / Briceño, Domingo y Rodríguez, Issa / pp. 11-19



18 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

rompecabezas. El conocimiento local y la cosmovisión de un pueblo pueden 
convertirse en herramientas para la autodeterminación en el contexto de las 
políticas globales.

La crítica de Liliana Abatte a la visión eurocéntrica del patrimonio ru-
pestre y la de Luis Alonso Hernández al hegemónico pensamiento religioso no 
son solo relevantes en un contexto local. Al contrario, son manifestaciones del 
mismo conflicto que se libra a escala global por la legitimidad del saber. Abatte 
nos enseña que la soberanía cultural no se mide solo por la preservación de ob-
jetos, sino por la capacidad de los pueblos para interpretar su propio pasado. 
Hernández, por su parte, nos muestra cómo las formas de espiritualidad popu-
lares son una resistencia a los modelos religiosos impuestos y una afirmación 
de la propia cosmología en un mundo que a menudo busca la homogenización.

Los artículos nos instan a construir un espacio de pensamiento plural 
que reconozca que las prácticas espirituales y las identidades políticas del sur 
no son anomalías a corregir, sino fuentes de conocimiento y poder que debe-
mos aprender a comprender.

 



19InSURGentes

Bibliografía

Clarac de Briceño, Jacqueline. 1992. La enfermedad como lenguaje en Venezuela. Méri-
da, Venezuela: Universidad de Los Andes, Consejo de Desarrollo Científico, Hu-
manístico y Tecnológico.

_____. 2017(1981). Dioses en exilio. Representaciones y prácticas simbólicas en la Cordi-
llera de Mérida. Caracas, Venezuela: Fundación Editorial El perro y la rana.

González Ñáñez, Omar. 1980. Mitología Guarequena. Venezuela: Monte Ávila Editores.
Taussig, Michael. 2015(1997). La magia del Estado. México: Siglo XXI.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Prólogo al Dossier “Capítulo Yaracuy” ... / Briceño, Domingo y Rodríguez, Issa / pp. 11-19





21InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las voces del olvido… ecos eternos ... / Abatte, Liliana / pp. 21-34

Las voces del olvido… ecos eternos.
Etnografia de los contextos rupestres

del municipio Nirgua

ABBATE GALLO, FORTUNADA L.
Doctorado en Antropología, Universidad de Los Andes

Mérida, Venezuela
Correo electrónico: flnag@yahoo.com

Fecha de envío: 14-11-2023/ Fecha de aceptación: 13-08-2025.

Resumen
En el municipio Nirgua del estado Yaracuy, Venezuela, se ha ubicado una gran diversi-
dad de conjuntos de petroglifos. El presente trabajo pretende abordar la investigación 
de estos contextos rupestres desde el imaginario asociado a los mismos, haciendo 
especial énfasis en aquellos casos en los que el choque entre dos lógicas de mundo 



22 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

pueda o no devenir en “enfermedad mental”, y en cuáles son las particularidades tera-
péuticas de las cuales depende esta relatividad. 
	 Palabras clave: petroglifo, imaginario, etnopsiquiatría

Les voix de l’oubli… des échos éternels.
Ethnographie des contextes d’art rupestre

de la municipalité de Nirgua

Résumé
Une grande variété de complexes de pétroglyphes a été localisée dans la municipalité 
de Nirgua, dans l’État de Yaracuy, au Venezuela. Cet article vise à étudier ces contextes 
d’art rupestre du point de vue de l’imagerie qui leur est associée, en mettant l’accent 
sur les cas où le conflit entre deux logiques du monde peut ou non entraîner une « 
maladie mentale », et sur les spécificités thérapeutiques dont dépend cette relativité.
	 Mots-clés : pétroglyphe, imagerie, ethnopsychiatrie

As vozes do esquecimento... ecos eternos.
Etnografia dos contextos de arte rupestre

do município de Nirgua

Resumo
Uma grande variedade de complexos de petróglifos foi localizada no município de Nir-
gua, no estado de Yaracuy, Venezuela. Este artigo visa investigar esses contextos de 
arte rupestre a partir da perspectiva da imagética associada, com ênfase especial nos 
casos em que o choque entre duas lógicas de mundo pode ou não resultar em “doença 
mental” e nas especificidades terapêuticas das quais essa relatividade depende.
	 Palavras-chave: petróglifo, imagética, etnopsiquiatria



23InSURGentes

The voices of oblivion... eternal echoes.
Ethnography of the rock art contexts

of the Nirgua municipality

Abstract
A wide variety of petroglyph complexes have been located in the Nirgua municipality 
of Yaracuy state, Venezuela. This paper aims to address the investigation of these rock 
art contexts from the perspective of their associated imagery, placing special empha-
sis on cases in which the clash between two world logics may or may not result in 
“mental illness,” and on the therapeutic specificities on which this relativity depends.
	 Keywords: petroglyph, imagery, ethnopsychiatry

El problema del significado de las palabras

“La cultura debe dar respuesta a todo. En el orden de la vida y de la muerte, todo debe ser nombra-
do, delimitado, cercado gracias a las astucias del lenguaje y del gesto… lo inacabado, lo innombrado o lo 

no-percibido, hay que refugiarlo en el agujero de los misterios o de la locura…”. 
Yves Pelicier. “Prólogo” de Introducción a la Etnopsiquiatría, de Fouraste Raymond (1992) 

 

El proceso etnográfico en contextos rupestres pretendía inicialmen-
te poder acceder de alguna forma a los significados originales de 
los petroglifos. Sin embargo, la población aledaña a los contextos 

rupestres en el municipio Nirgua, en el estado Yaracuy, Venezuela, es una po-
blación campesina que, hasta donde se ha investigado hoy, no es descendiente 
de una comunidad indígena, o al menos no es consciente de serlo.

La sensación que me acompañó durante todo el período de trabajo de 
campo fue la de que, a pesar de no existir una barrera idiomática, la lógica que 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las voces del olvido… ecos eternos ... / Abatte, Liliana / pp. 21-34



24 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

subyace en las palabras, expresiones y gestos de cada uno de los habitantes 
de las montañas de Nirgua describe la percepción de otra realidad a la que 
difícilmente tengo acceso. Partiendo de que el lenguaje es un instrumento del 
pensamiento y la comunicación su expresión (el lenguaje como instrumento 
estructurado de expresión del pensamiento y de su lógica inherente, Saussure 
1980), ¿cómo poder estar seguros de que lo que me están diciendo en el campo 
es lo mismo que yo estoy entendiendo? Tardé casi 5 años en llegar a entender 
los códigos en los que me hablaban, y la mayor parte del tiempo transcurría en 
la constante expresión: “ah pues, es que usted no sabe”, o en una pícara mirada 
silenciosa. Y ciertamente era así, yo no sabía y no tenía forma de saber qué 
significaba cada una de sus palabras. Aunque todos los involucrados hablába-
mos el mismo idioma, la lógica no era la misma y, por tanto, la comunicación 
era casi inexistente; las palabras eran conocidas por todos, pero el significado 
que cada uno de nosotros le dábamos era distinto. Para mí, los petroglifos son 
rocas marcadas con ideografías de origen indígena, una forma de escritura de 
los pueblos autóctonos diseminada por casi todo el mundo y, en este caso es-
pecífico, también en Nirgua.

Otra situación muy frecuente durante el trabajo de campo era la pregunta 
de los guías cuando me consultaban: “¿Y qué escribieron ahí? ¿En dónde usted 
estudió o la enseñaron a leerlos?”. El resto de la conversación transcurría en 
una chanza en la que todos los campesinos que se encontraban en el lugar 
trataban de dar una interpretación de los glifos: “Mire aquí… aquí ¿ve estas 
marcas de pie al lado de este cuadrito que parece una casita con techo de paja? 
Ahí dice que esta casa es mía”. Como esos, muchos otros comentarios y risas, 
chistes y largas jornadas de caminatas en la búsqueda de los petroglifos. Al 
mismo tiempo, íbamos acortando el camino entre nuestras formas de pensar, 



25InSURGentes

aprehender y de entendernos. Siempre fue muy ameno escuchar los primeros 
intentos de los campesinos por explicarme las funciones que estas rocas mar-
cadas poseían para los indígenas.

Para algunos, las piedras marcadas constituían una ruta, un camino por 
el cual se desplazaban para no perderse y poder regresar a sus hogares cuan-
do salían de cacería, tal es el caso de la información asociada a los petrogli-
fos del sector “Los Murritos”. Otros piensan que con estas rocas los indígenas 
marcaban los lugares donde habían enterrado el oro que querían salvar de los 
codiciosos conquistadores europeos, como en el caso de las comunidades de 
“El Reino” y “Las Glorias”. Y otros más aseguraron que se trataban de placas de 
identificación del hogar de determinadas familias o grupos étnicos, semejan-
tes a las que hoy en día se colocan en las puertas de algunas casas del pueblo 
anunciando que “aquí vive tal o cual familia”. 

La intención solapada en todas estas versiones es la de intentar ofrecer 
una “traducción” medianamente entendible o interpretable, homologando la 
función de los petroglifos a la de las señalizaciones contemporáneas. En todo 
caso, estos intentos de interpretación no duraron mucho tiempo y rápidamen-
te afloró otra realidad.

Con el trato cotidiano cayeron algunas barreras culturales (Malinowski 
1986). Jamás pretendería decir que todas, pero sí las necesarias como para 
dejar ver esa otra realidad que se escondía entre chiste y chiste durante las 
jornadas de exploración. Los petroglifos son “unideros de mundos” y los lugares 
en los que se encuentran poseen, por consenso social, un cierto poder especial 
o, como lo diría Marcel Mauss (s.f.), revestidos con “mana” o poder mágico, no 
sagrado en virtud del carácter laico de su origen. Estos “unideros de mundos” 
son los portales por donde transitan “aparatos” del otro lado para este lado. 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las voces del olvido… ecos eternos ... / Abatte, Liliana / pp. 21-34



26 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Sucede que los “aparatos” son personas iguales a nosotros, que viven en ciu-
dades iguales a las nuestras y que son comandados por la tríada de un Rey, 
una Reina y un Príncipe o Princesa. Estos “aparatos” vienen a nuestro mundo 
a hacer diligencias; ellos se encargan de limpiar los caminos y las aguas (sobre 
todo los cursos de agua donde se encuentran los petroglifos o rocas grandes), 
cuidar los bosques y sus animales, las cuevas, las filas de las montañas y, claro 
está, también hacen trabajos espirituales.

Si por algún motivo una persona debe estar en algunos de estos lugares 
en las horas proscritas (6:00 a.m., 12:00 m., 6:00 p.m., 12:00 a.m.), horas en las 
que “ellos” transitan hacia este mundo, deberá ser por una causa razonable, 
como, por ejemplo, una emergencia de salud o por trabajo, previa solicitud 
de permiso de tránsito a los “aparatos”, quienes son los dueños originales y 
verdaderos de esos espacios. En muchas ocasiones logré escuchar que le pe-
dían “permiso a María”, diciéndole en qué consistía su emergencia. De no ser 
solicitado el permiso, la persona corría el gran peligro de ser “encalamucada”.

El término “encalamucar” significa quedar perdido. Esta condición se 
puede dar de varias formas. Una de las más comunes de “encalamucarse” es 
cuando se va caminando por un lugar que la persona conoce muy bien y de 
pronto se pierde; en palabras de los mismos informantes, explican que dejan 
de reconocer el lugar y, desorientados, tratan de encontrar nuevamente el ca-
mino que llevaban, pero no logran reconocer el espacio; están literalmente 
perdidos.

En estos casos, el supuesto traslado solo se efectúa en la psique del in-
dividuo, ya que en ocasiones estos “encalamucados” han sido vistos por otras 
personas, quienes al darse cuenta de su condición logran rescatarlos/desper-
tarlos con solo llamarlos por su nombre tres veces. De no ser rescatados por 



27InSURGentes

alguien, el sujeto queda deambulando por un espacio de tiempo indetermi-
nado que puede variar desde unos minutos hasta varios días. Por lo general, 
esta situación no deja daños permanentes en la psique de la persona, y las 
que lo padecen de forma momentánea y esporádica no son considerados como 
enfermos dentro de la comunidad, y en ningún momento estos casos llegan a 
requerir ayuda psiquiátrica.

Sin embargo, existe otra forma de quedar “encalamucado”, que consiste 
en perder la razón. Cuando una persona transgrede el horario de circulación y 
se interpone en el camino de los “aparatos”, estos, en su labor de limpieza, se 
llevan el alma de la persona y esta queda “ida”; su cuerpo está presente, pero 
su alma no. En esta situación, la persona afectada no habla, no come, no duer-
me. Dependiendo de lo fuerte que sea el “aparato”, el alma le puede ser restitui-
da por medio de un ritual que realizan “las personas que saben los secretos”; si 
no lo logran, la persona muere a los tres días o queda “loca”.

La última forma de “encalamucarse”, y quizás la más rara, es cuando la 
persona afectada desaparece en cuerpo y alma. Simplemente se desvanece y 
nadie vuelve a saber de ellos; ni vivos ni muertos, nunca encuentran sus cuer-
pos ni otra seña que dé indicios de su paradero. Los viejos cuentan que a estas 
personas se las llevan a la ciudad en la que viven los “aparatos” en el otro lado. 
Estos tres tipos de “alteraciones mentales” son los casos que nos interesan, 
pues ubican a las personas afectadas en una dimensión cultural de su patología 
(Fourasté 1992), en donde el individuo, al perder “su alma”, queda dividido y, 
en consecuencia, en una situación patológica que la comunidad identifica muy 
claramente. En consecuencia, la resolución de esta situación “patológica” se 
encuentra dentro del marco cultural de esa comunidad, mientras que el trata-
miento psiquiátrico desde la medicina occidental, además de ser casi siempre 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las voces del olvido… ecos eternos ... / Abatte, Liliana / pp. 21-34



28 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

ineficiente, trae un gran estigma sobre la familia del afectado, que desde ese 
momento será tratado como “loco” (Foucault 2007), mientras que el abordaje 
desde “los que saben” sana al sujeto (la mayoría de las veces) y, por tanto, no 
existe el estigma social.

Para los fines de mi presente investigación, nos interesan los casos de lo-
cura o disociación mental producto de la transgresión de una norma social re-
lacionada con los petroglifos o con los espacios donde estos se encuentran ubi-
cados, cómo son tratados por la comunidad y qué sucede cuando son tratados 
por el sistema médico oficial bajo la figura de los psiquiatras. Ejemplifiquemos 
dos casos al respecto, uno afortunado y otro que no lo fue tanto: José, hombre 
de unos 40 años de edad, tras la codicia del oro dejado por los indígenas, se 
metió en la cueva del Picacho, la cual se cree fue habitada por los indígenas de 
la zona. Parece ser que logró llegar a la cueva cerca de las 12:00 del mediodía. 
José no consiguió el oro de los indígenas, pero sí logró una muy buena conver-
sación con las flores del lugar, las cuales le enseñaron una importante lección 
sobre la codicia de poseer aquello que no es para ti. Tras un largo tiempo en 
manos de “los que saben”, José dejó de escuchar a las flores y hoy es un padre 
responsable de una feliz familia, trabajador y, sobre todo, un individuo restitui-
do a su grupo social gracias a un ritual de curación.

El siguiente caso fue abordado según el método psiquiátrico y este fue 
el resultado: José Antonio es un joven de 27 años, recluido en el manicomio 
San Marcos de León por haber asesinado a su novia en las aguas del río de 
una comunidad cercana a Nirgua, llamada Cocorote. José Antonio alega tener 
poderes especiales que le permiten comunicarse con los dueños de las aguas y 
de las piedras (los “aparatos, los verdaderos dueños”), y ellos le contaron que 
su novia debía ser despojada en las aguas del río a las 12:00 p.m., pues estaba 



29InSURGentes

siendo “trabajada” y por esa razón muchas cosas en su vida marchaban mal. La 
novia de José Antonio, cursante del último año de enfermería, no tuvo ningún 
problema en aceptar el despojo y se dirigieron al río. Sin embargo, la chica no 
lograba ver los seres que su novio le describía y él la sumergía cada vez por 
más tiempo para que ella lograra entrar en contacto con las entidades que se 
suponía debían curarla. Tristemente, la chica era incrédula (según José Anto-
nio) y por eso los “aparatos” se la llevaron y José Antonio quedó recluido en el 
manicomio, asegurando que ella no estaba muerta, solo estaba del otro lado 
con los “dueños” que se la llevaron.

El manicomio en cuestión queda en Nirgua. Tristemente, en este caso, las 
implicaciones del tratamiento de una patología con marcado contenido cultu-
ral fueron funestas. Un ser humano perdió la vida y el mismo José Antonio mu-
rió recluido en la institución psiquiátrica. Sin embargo, no podemos dejar de 
preguntarnos qué hubiese pasado si a José Antonio y a su novia los hubiesen 
tratado desde un principio “los que saben”.

Obviamente, el muchacho estaba expresando una patología mental, pero 
lo hacía desde un código cultural. El diagnóstico de los psiquiatras fue el de 
esquizofrenia y, como tal, fue tratado con drogas para calmarlo. La pregunta a 
la que ya no podremos hallar respuesta es cuál fue el detonante que inició el 
estado patológico en José Antonio; quizás con esa respuesta se hubiese logrado 
restituir a un estado de “normalidad”.

Al hacer referencia a estos dos casos hemos querido mostrar cómo, al 
entrar en contacto dos concepciones de mundos tan distintas, la realidad se 
torna un poco difusa. Todo depende de la lógica desde donde se la mire o, dicho 
en otras palabras, todo depende de los referentes culturales que se tomen en 
cuenta para valorar una situación. Lo que para la lógica occidental es una ver-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las voces del olvido… ecos eternos ... / Abatte, Liliana / pp. 21-34



30 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

dad incuestionable, la lógica campesina rara vez lo toma en cuenta y viceversa. 
Estas dos lógicas, aunque en muchos otros aspectos han logrado articularse 
armoniosamente, en otros no. Este choque cultural puede devenir o no en un 
estado patológico, dependiendo del tratamiento al que el individuo sea sometido.

Para tal afirmación nos basamos en una simple observación: ¿Por qué en 
unos casos la solución a la locura se encuentra tan fácil y en otros todo termina 
de forma tan trágica? Pareciera ser que todo tiene que ver con los rituales a 
los cuales se somete el individuo para ser restituido a su realidad, a la lógica 
inherente al sistema de curación que se utiliza para restituir al individuo a su 
sociedad. Repasemos brevemente un aspecto de la lógica occidental o cientí-
fica y de la lógica campesina (Clarac 1992) que podría ayudarnos a ubicarnos 
en el límite entre las dos lógicas. Para la lógica occidental, todo lo existente 
está determinado por una relación maquinal entre causa-efecto. Un objeto es 
la suma de sus partes y, en virtud de esta sumatoria, el objeto tendrá unas ca-
racterísticas fijas muy bien delimitadas y universalmente semejantes a todos 
los objetos de su misma naturaleza. Esta es la lógica científica para sancionar 
lo que es “verdad” de lo que no lo es. En este orden de ideas, la cuestión de 
la “verdad”, en la lógica occidental, se puede plantear con respecto a toda la 
realidad existente. Las limitaciones que tengamos en percibirla se deben más 
a nuestras limitaciones humanas que a la existencia incuestionable de una ver-
dad única, irrefutable y universal que se mantiene incólume e ininterrumpida 
independientemente del hecho de que podamos percibirla o no.

Sin embargo, sabemos que existe otro nivel de lógica o de comprensión 
del mundo, que no es inferior a la lógica científica y mucho menos la antecede. 
Se trata de un conocimiento paralelo basado también en la observación, pero 
que toma en cuenta otros elementos para realizar sus clasificaciones. Para fa-



31InSURGentes

cilitar nuestra exposición, la denominaremos lógica campesina. Sin embargo, 
en virtud de las migraciones y de la aceleración de las comunicaciones, tene-
mos muy en claro que esta forma de interpretar el mundo no es patrimonio 
exclusivo de las comunidades campesinas. En lo que a nosotros respecta, nos 
interesa destacar que los resultados de este tipo de conocimiento no siempre 
pueden ser comprensibles a los ojos de la ciencia moderna, como tampoco el 
método por el cual se registran los resultados a los que se llega; nos referimos 
a los ritos y a los mitos. Ambos, a la postre, serán los mecanismos que utilice la 
lógica campesina para sancionar lo que es “real” o “verdad” de lo que no lo es. 
Si tomamos en cuenta que sobre la lógica científica se sustenta todo el modelo 
de dominación política y económica actual, entonces nosotros podemos afir-
mar que la cuestión de lo que es “real” o “verdad” no tiene mucho que ver con 
la búsqueda de la verdad en sí misma, sino con el triunfo de la fuerza.

A través de todo un aparataje jurídico se sanciona como legal un deter-
minado tipo de “verdad”. Al asentarse en acta esta “verdad” aceptada por el 
consenso de un determinado tipo de poder, también se acepta un determina-
do tipo de “testimonio” como el único y valedero y con él una única forma de 
“demostrarla” (Foucault 2010), de donde quedan relegados los “unideros” y 
los “aparatos” como elementos no pertenecientes a una verdad científica y de-
mostrable y, por lo tanto, al margen de la verdad. Los individuos que citamos 
al principio presentaron desequilibrios ¿del alma o de la psique? La respuesta 
depende del sistema lógico desde donde se aborda su descripción; eran habi-
tantes de la montaña y, por lo tanto, respondían a una lógica campesina (Lé-
vi-Strauss 1997).

En el segundo caso descrito, no buscaron sanarse según los referentes 
culturales propios, quizás por estar tan cuestionada y estigmatizada como bru-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las voces del olvido… ecos eternos ... / Abatte, Liliana / pp. 21-34



32 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

jería. Ante un vaciamiento de los contenidos semánticos de su lógica, buscaron 
la solución en la ciencia occidental y, en consecuencia, José Antonio fue decla-
rado desequilibrado mental por el sistema psiquiátrico –máximo representan-
te de la lógica occidental científica– y, por lo tanto, recluido, inhabilitándolo a 
él y a sus familias en virtud de una sanción social hacia los dementes.

Para la verdad occidental o científica, eso de andar viendo “aparatos” y 
“unideros” de mundos está fuera de la verdad constatable y, por lo tanto, es 
cosa de “locos”. Ante tal situación, cabría cuestionar el cómo abordamos la de-
mencia en estos casos. Pareciera lógico pensar que la locura podría, en oca-
siones, devenir como una forma de sanción relacionada con la transgresión 
de una norma social sancionada por el imaginario popular. Mientras que en 
otros casos la “demencia” ocurre cuando entran en conflictos elementos de dos 
o más sistemas lógicos, alterándose los referentes culturales de la estructura 
psíquica del individuo.

Si lo enfocamos desde esta óptica, el método que se utilice necesaria-
mente tendrá que tener la capacidad de contener las contradicciones, la incer-
tidumbre y lo irracional de la realidad estudiada. No se trata de simplificar lo 
complejo; se trata de captar la complejidad de una realidad que involucra los 
petroglifos como referentes culturales muy contemporáneos y el desequilibrio 
mental como una de las consecuencias de la ruptura en la codificación de dicho 
referente (en lo que atañe a mi tema de estudio específico).

En conclusión, el enfoque con el que se aborde este tipo de desequilibrio 
mental debe combinar ambos sistemas lógicos y entender cómo es posible su 
coexistencia armoniosa y no tan “contradictoria”, y cuándo, cómo y por qué se 
rompe esa armonía hasta que aparece el desequilibrio, el encalamucamien-
to o la locura.



33InSURGentes

La enfermedad mental, como objeto de estudio, se enfoca desde la pers-
pectiva de una “realidad patológica” para los médicos occidentales, pero los 
antropólogos la reconstruyen como una representación de la realidad que se 
torna patológica.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las voces del olvido… ecos eternos ... / Abatte, Liliana / pp. 21-34



34 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Bibliografia 

Clarac de Briceño, Jacqueline. 1992. La enfermedad como lenguaje en Venezuela. Méri-
da, Venezuela: Universidad de Los Andes. 

Devereux, George. 1972. Etnopsicoanàlisis complementarista. España: Amorrortu edit. 
Foucault, Michel. 2007. El poder psiquiátrico. (H. Pons, Trad.). México: Fondo de Cul-

tura Económica.
____. 2010. Los anormales. México: Fondo de Cultura Económica.
Fourasté, Raymond. 1992. Introducción a la etnopsiquiatria. Buenos Aires, Argentina: 

Ediciones del Sol. 
Laplantine, François. 1979. La etnopsiquiatria. España: Gedisa. 
Lévi-Strauss, Claude. 1997. El pensamiento salvaje. (Reimpr.). México: Fondo de Cultu-

ra Económica. (Obra original publicada en francés en 1962).
____. 2012. La antropología frente a los problemas del mundo moderno. Caraas, Vene-

zuela: bid & co., Trad. y Ed. s.d.
Malinowski, Bronislaw. 1986. Los Argonautas del Pacífico Occidental. (A. J. Desmonts, 

Trad.; Colección Historia, ciencia, sociedad). España: Planeta-Agostini. (Obra 
original publicada en 1922). 

Mauss, Marcel. 1970. Lo sagrado y lo profano. (Obras I). España: Barral. 
____. s.f. Ensayo sobre el don: Forma y función del intercambio en las sociedades arcai-

cas. (J. Bucci, Trad.; F. Giobellina Brumana, Ed.). España: Confederación Sindical 
Solidaridad Obrera. Recuperado de http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_
nacho/biblioteca.html 

Saussure, Ferdinand de. 1980. Curso de Lingüística General. (A. Alonso, Trad.). Buenos 
Aires, Argentina: Editorial Losada.

 

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html
http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html
http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html


35InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70

Shamanismo, identidad y poder
entre los Jojodï del Bajo Ventuari

TIAPA, FRANCISCO
Departamento de Antropología y Sociología, Universidad de Los Andes

Mérida, Venezuela
Correos electrónicos: francisco.tiapa@gmail.com, f.tiapa@uqconnect.edu.au

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8243-757X

Fecha de envío: 14-11-2023/ Fecha de aceptación: 01-06-2025.

Resumen 
Durante la primera década del siglo XXI, las transformaciones políticas venezolanas 
impulsaron el proceso de autodemarcación de tierras y hábitats indígenas. Entre las 
comunidades Jojodï (Mako) del Río Ventuari, en la Amazonía venezolana, esto ha con-
llevado a una redefinición de su sentido del territorio y de las historias asociadas a él. 

mailto:francisco.tiapa@gmail.com
mailto:f.tiapa@uqconnect.edu.au


36 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Esto, a su vez, tuvo implicaciones políticas en cuanto a sus relaciones con sus vecinos 
Piaroa, Kurripako y Yekwana, y en cuanto a las relaciones con el Estado. En este traba-
jo se presenta un análisis de las transformaciones identitarias y culturales entre este 
conjunto de grupos étnicos, con particular énfasis en la figura de los shamanes los 
Jojodï, a raíz de la construcción de un sentido de exclusividad territorial configurado 
según reinterpretaciones locales del lugar ocupado en el Estado Nación. 
	 Palabras claves: territorio, historia, identidad, conocimiento, Estado Nación, 
Amazonas venezolano

Chamanisme, identité et pouvoir
chez les Hohotï du Bas Ventuari

Résumé 
Au cours de la première décennie du XXIe siècle, les transformations politiques de la 
République bolivarienne du Venezuela ont favorisé le processus d’autodélimitation 
des terres et habitats autochtones. Parmi les communautés Hohotï (également appe-
lées Mako) du fleuve Ventuari, en Amazonie vénézuélienne, ce processus a conduit à 
une redéfinition de leur conscience territoriale et des récits historiquement associés. 
Cette reconfiguration a, à son tour, entraîné des implications politiques dans leurs 
relations avec les groupes voisins Piaroa, Kurripako et Yekwana, ainsi qu’avec l’État. 
Cet article propose une analyse des transformations identitaires et culturelles au sein 
de cet ensemble de groupes ethniques, en mettant l’accent sur la figure des chamanes 
Hohotï, dans le cadre de la construction d’un sentiment d’exclusivité territoriale 
articulé à travers des relectures locales de leur position dans l’État-nation.
	 Mots-clés : Territoire, histoire, identité, savoir, État-nation, Amazonie vé-
nézuélienne



37InSURGentes

Xamanismo, identidade e poder
entre os Hohotï do Baixo Ventuari

Resumo
Durante a primeira década do século XXI, as transformações políticas na República 
Bolivariana da Venezuela promoveram o processo de autodemarcação de terras e 
habitats indígenas. Entre as comunidades Hohotï (também conhecidas como Mako) 
do rio Ventuari, na Amazônia venezuelana, esse processo levou a uma redefinição da 
consciência territorial e das narrativas historicamente associadas a ela. Essa recon-
figuração teve, por sua vez, implicações políticas nas relações com os povos vizin-
hos Piaroa, Kurripako e Yekwana, bem como nas relações com o Estado. Este artigo 
apresenta uma análise das transformações identitárias e culturais entre esse conjunto 
de grupos étnicos, com ênfase particular na figura dos xamãs Hohotï, no contexto da 
construção de um sentido de exclusividade territorial articulado por meio de reinter-
pretações locais do lugar ocupado no Estado-nação.
	 Palavras-chave: Território, história, identidade, conhecimento, Esta-
do-nação, Amazônia venezuelana

Shamanism, Identity, and Power
among the Hohotï of the Lower Ventuari

Abstract
During the first decade of the 21st century, political transformations in the Bolivarian 
Republic of Venezuela promoted the process of indigenous land and habitat self-de-
marcation. Among the Jojodï (Mako) communities along the Ventuari River in the Ve-
nezuelan Amazon, this resulted in a redefinition of territorial consciousness and the 
narratives historically associated with it. This reconfiguration, in turn, carried poli-
tical implications for their interethnic relations with neighboring Piaroa, Kurripako, 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



38 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

and Yekwana groups, as well as for their interactions with the State. This article offers 
an analysis of the identity and cultural transformations experienced by this conste-
llation of ethnic groups, with particular attention to the role of Jojodï shamans, in 
the context of an emerging sense of territorial exclusivity articulated through locally 
grounded reinterpretations of their position within the Nation-State.
	 Keywords: territory, history, identity, knowledge, Nation-State, Venezue-
lan Amazon

Los Jojodï habitan la región del Bajo Ventuari, entre el cerro Moriche 
y la desembocadura de este río sobre el Orinoco. Sus principales 
asentamientos se encuentran a las orillas del río y sobre sus afluen-

tes, los caños Parú, Marueta, Yureba, Wapushí y Yakibapo (ver mapa/Imagen 
1). En la primera década del siglo XXI, de la misma manera que una parte 
importante de los pueblos indígenas de Venezuela, estuvieron insertos en el 
proceso de “autodemarcación de tierras y hábitats”, lo que derivó en acciones, 
por parte de sus principales líderes, dirigidas a sistematizar su conocimiento 
territorial, dentro de las pautas establecidas las instancias del Estado. Esta re-
organización de la información territorial llevó a una reflexión explícita sobre 
sus recursos naturales, su historia, sus relaciones con otros pueblos indígenas 
y con la sociedad nacional.

En esta reflexión actual sobre su proceso de transformación histórica, ha 
salido a relucir la forma en que la dinámica de su relación con el paisaje ha sido 
un constante reenvío entre sus tensiones con el mundo colonial y neocolonial, 
su propia representación de la realidad y el conocimiento natural. Esto se ha 



39InSURGentes

expresado principalmente en la dinámica de transformación de la condición 
morfológica de sus asentamientos, con una inicial migración hacia las zonas 
interfluviales, para evitar el contacto con las agencias externas, y un posterior 
retorno a las orillas de los principales ríos y caños, acompañado de una mayor 
tendencia a la concentración poblacional. De esta manera, el conocimiento so-
bre la dinámica de los ecosistemas en los que se encontraban asentados permi-
tió que los Jojodï hiciesen uso político sobre su conocimiento en torno a lo que 
las instituciones del Estado consideraban la “naturaleza”. Dentro de la dinámi-
ca local de asignación de jerarquías en torno al saber, se consideraba que este 
cuerpo de información se encontraba resguardado por las personas de edad, 
en su mayoría shamanes. Paradójicamente, la forma en que esta información 
fue organizada y “traducida” a los esquemas institucionales de la sociedad na-
cional fue impulsaba por los más jóvenes. Aunque estos últimos habían sido 
enculturados en el referente impuesto por los misioneros evangélicos, fueron 
ellos quienes visibilizaron el valor del conocimiento histórico Jojodï, con miras 
a lograr el reconocimiento territorial por parte de las instituciones estatales. 
En este marco, este trabajo presenta una reconstrucción histórica y análisis de 
las relaciones de poder en torno a las figuras de los shamanes entre los Jojodï 
del Bajo Ventuari, entre los años 2005 y 2011. Se pretende mostrar cómo, en-
tre las estrategias de apropiación de los recursos de legitimización por parte 
del Estado, la figura de los shamanes emerge como un capital simbólico –en 
el sentido de Bourdieu (1979, 89; [1986] 2011)– de reafirmación identitaria 
frente los vecinos Piaroa, Kurripako, Yekwana y criollos, así como una forma de 
construcción de futuro para los liderazgos insertos en las dinámicas de relacio-
nes poder de la sociedad nacional.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



40 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

1. Shamanismo, identidad y poder en las fronteras del 
Sistema Mundo

La región Orinoco Ventuari está poblada por grupos Jojodï, Piaroa, Ku-
rripako, Yekwana, y Sánema. Tanto los Jojodï como los Piaroa pertenecen a la 

Imagen 1. Ubicación geográfica Jojodï.



41InSURGentes

familia lingüística Sáliva (Rosés 2015), junto con los Jodï de la Sierra de Mai-
gualida, con quienes no han tenido contactos directos en el rango de registro 
de su memoria oral. Según las etnografías realizadas durante la segunda mitad 
del siglo XX, se considera el área de influencia política Arawak, debido a los 
procesos históricos configurados entre los siglos XVII y XIX, en el marco de 
las expansiones coloniales y de las posteriores incursiones para la extracción 
del caucho (Iribertegui 1987; Vidal 1993, 2000). En esta región, distintas po-
blaciones de filiación lingüística Arawak establecieron una relación desigual 
con otras sociedades de filiación lingüística independiente, a quienes genéri-
camente llamaban “Macú” o “Macos”, de donde deriva que los Jojodï sean co-
nocidos en regionalmente como “Macos” (Acosta Saignes 1961; Vidal 1999).

En este contexto, aunque los Jojodï del Bajo Ventuari pertenecen a la fi-
liación lingüística Saliva, estos fueron históricamente englobados bajo el nom-
bre de Mako o Makú, como una proyección de las categorías usadas por los 
Arawaks de los ríos Negro y Orinoco para referirse a las distintas poblaciones 
de pequeña escala asentadas en las regiones interfluviales (Vidal 1999), como 
es el caso del río Ventuari, el río Negro y los distintos afluentes del Orinoco Me-
dio. Aunque estas poblaciones, llamadas Macu, no tenían una relación directa 
entre sí, se consideraba que formaban parte de un amplio conjunto de categorías 
étnicas que, según Vidal (1999, 131, 142, 144), se consideraban peyorativas.

La región Orinoco-Ventuari, ubicada en el área de influencia Arawak, 
constituye un escenario geográfico de gran importancia para comprender el 
contexto político de la Amazonía venezolana. Esto se debe al ser el área de con-
fluencia entre las cuencas del Orinoco, Casiquiare, Inírida, Guainía y Atabapo, 
además de ser la frontera de los estados nacionales de Venezuela y Colombia, 
con conexiones fluviales con el río Negro y, por ende, Brasil. Aun así, la región 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



42 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

del Bajo Ventuari cuenta con pocos precedentes etnográficos. A finales de la 
década de 1950, Wilbert ejecutó un trabajo de campo de reconocimiento, pu-
blicado a principios de la década de 1960 (Wilbert 1963). En 1968, Overing 
y Kaplan realizaron una visita a la zona y abrieron las interrogantes sobre la 
relación de los Jojodï con los Piaroa. En el año 2002, Zent (comunicación per-
sonal) realizó otra visita que le permitió tener la primera confirmación de las 
diferencias étnicas, culturales y lingüísticas entre estos dos grupos étnicos. Los 
pocos trabajos etnográficos entre los Jojodï han contrastado con los intereses 
que han generado sus vecinos. Entre estos trabajos, se encuentran las etno-
grafías realizadas entre los Piaroa (Boglar 1971; Overing 1975, 1988; Monod 
1970; Mansutti 1986, 1988, 2003; Zent, 1992, 2009; Freire 2004; Rodd 2001-
2002), los Yekwana (Civrieux 1970; Arvelo-Jiménez 1971; Frechione 1981; 
Guss 1987), los Sanema (Sponsel 1981; Colchester 1982) y los Kurripako y 
otros grupos étnicos de filiación lingüística Arawak de las zonas aledañas a los 
ríos Atabapo y Negro (Valentine 1991; Hill 1983; Whright 1981). 

El problema abordado en este estudio se sustenta sobre tres ejes de re-
flexión. En primer lugar, se dirige a la crítica de la noción de autocontención 
y pasividad histórica atribuida a los pueblos indígenas amazónicos. Esta for-
ma de negación de simultaneidad (Fabian 1983) ha llevado a subsumir las re-
presentaciones sobre estas poblaciones al recurso epistémico colonial de la 
“desagregación histórica” de los procesos de cambio en las esferas políticas del 
Estado Nación Moderno (Coronil 1996, 57; 2002, 26). En segundo lugar, se exa-
minan las coyunturas históricas como reveladoras de estructuras subyacentes 
con manifestaciones contingentes (Gaboriau 1969; Sahlins 1997). Además, se 
analiza la agencia de los liderazgos alternos al Estado y a la sociedad criolla 
como recursos simbólicos para acceder y consolidar posiciones de poder en la 



43InSURGentes

sociedad nacional. Por último, se destaca el papel del shamanismo como vehí-
culo de resistencia cultural y de construcción de identidades contrapuestas a 
la hegemonía del Estado Nación (Thomas y Humphrey 1996).

El contexto histórico comienza con la Constitución de la República Boli-
variana de Venezuela de 1999, en la cual se estableció una nueva elección de 
reafirmación y reconocimiento de la autodeterminación territorial de los pue-
blos indígenas de Venezuela (Caballero Arias y Cardozo 2006; Amodio 2007, 
2009; Angosto-Ferrández 2008; Caballero Arias 2007, 2018; Martens Ra-
mírez 2011; Mora Silva y Rodríguez Velázquez 2019). Como una derivación de 
esta nueva Constitución, se observó una serie de procesos de apropiación de 
instituciones del Estado por parte de las poblaciones indígenas venezolanas. 
Sin embargo, este proceso también estuvo marcado por tensiones y conflictos, 
especialmente porque las promesas del nuevo marco jurídico fueron contra-
dictorias con los proyectos de desarrollo venezolanos, basado en la extracción 
de recursos mineros de las regiones de Guayana y la Amazonía (Terán-Man-
tovani 2018). Más aun, durante este período histórico se hizo la promesa de 
demarcación de tierras indígenas por parte del Estado, lo que agregó un ele-
mento tensión a las relaciones de poder en torno a los territorios indígenas 
venezolanos (Amodio 2007; Zent et al. 2016). 

Estas tensiones se intensificaron con las disputas entre el ejecutivo na-
cional y las Misiones Nuevas Tribus, lo que generó un ambiente de incertidum-
bre y conflicto en la región. En el año 2006, estas contradicciones derivaron en 
expulsión de esta congregación misionera del área administrativa del estado 
Amazonas. Aun así, la presencia y acción de las Misiones Nuevas Tribus gene-
raron tanto contradicciones como interdependencias con el liderazgo Piaroa, 
también arraigado en la región Orinoco-Ventuari. Más aun, su incidencia en la 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



44 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

región continuó debido a que pudieron instalarse en el estado Bolívar y, desde 
allí, enviar directrices a los pastores indígenas que operaban en la región Ori-
noco-Ventuari.

En la región del Bajo Ventuari, esta dinámica política tuvo como contexto 
la división administrativa en los dos municipios criollos de Atabapo y Mana-
piare, los cuales incidieron en la configuración de las relaciones poder entre 
las diferentes comunidades y actores políticos de esta región. El municipio de 
Atabapo tiene como epicentro la población de San Fernando de Atabapo, a su 
vez fronteriza con Colombia, lo que le ha otorgado una singular relevancia en el 
flujo de mercancías y capitales en la región; mientras, el municipio Manapiare 
tiene su epicentro político en la población de San Juan de Manapiare, ubicada 
en un frente de expansión ganadera con antecedentes de violencia sobre las 
poblaciones Piaroa, como el caso de la masacre del Valle del Guanay en 1983 
(Monsonyi y Jackson 1990, 139). 

Esta división tuvo un impacto significativo en las relaciones políticas, así 
como en las relaciones de autoridad y legitimidad entre las poblaciones indí-
genas del río Ventuari. Mas aun, la creación de estos dos centros poblados, o 
epicentros poblacionales, influyó drásticamente en las dinámicas geopolíticas 
internas entre las poblaciones indígenas de la región. Por un lado, se estable-
ció un centro poblado en torno al Caño Marueta, dentro del municipio de Ma-
napiare, y, por otro lado, otro en el Caño Guapuchí, que aún se considera un 
área periférica para los agentes políticos o las agencias oficiales del municipio 
Atabapo. Esta configuración territorial redefinió las relaciones de poder y la 
distribución del control político en la región del Orinoco Ventuari.



45InSURGentes

2. Antropología Histórica del pasado reciente

Este trabajo se sustenta en cinco ejes de indagación teórica. El primero es 
la idea de que las construcciones de identidades indígenas se derivan de una 
constante dinámica de adaptación a circunstancias contingentes en las cuales 
los contenidos culturales fluyen dinámicamente para nutrir categorías étnicas 
definidas por contraste con la representación de otredad (Barth 1976; Cardo-
so de Oliveira 1992; Hall 2000). El segundo, la idea de que la configuración de 
las sociedades indígenas, en particular la sociedad indígena amazónica, deriva 
de un proceso de resistencia a la expansión de las fronteras del sistema-mundo 
colonial y, en especial, dentro de una escala más local, a las agencias del Esta-
do-nación moderno (Bonfil Batalla 1989). En este sentido, se entiende la resis-
tencia como la configuración de discursos y acciones dirigidas a dar continui-
dad histórica a las decisiones autónomas sobre la producción cultural interna 
(Foucault 1981; Bender 1990). Estas estrategias bien pueden ser por medio 
de la conservación de dicha producción dentro ámbitos inaccesibles para los 
grupos foráneos, o bien por medio de la apropiación de los elementos cultu-
rales impuestos por el Estado Nación (Bonfil Batalla 1989). En tercer lugar, el 
principal eje de discusión es la idea de que los espacios fronterizos de intersec-
ción entre distintas poblaciones indígenas y población indígena y el Estado son 
ámbitos de potencialidad epistémica (Mignolo 2001), lo cuales al ser espacios 
de percepción desde “el afuera” de la cultura de referencia, también son “luga-
res de la razón” (Testa 2009, 341). Por lo tanto, en estos ámbitos se construyen 
miradas de decodificación, de deconstrucción y de respuesta a los intentos de 
supresión por parte de las agencias del Estado. Tales miradas fronterizas son 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



46 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

capaces, no solamente de observar desde afuera los ámbitos e irreflexivos de 
las agencias dominantes, sino también observar desde fuera la propia cultura 
de referencia (Mignolo 2001). En cuarto lugar, se presentan las relaciones de 
poder como dinámicas multidireccionales, es decir (Foucault 1981, 144), den-
tro de esta instrumentalización de los espacios institucionales (Barnes 1990), 
ha sido posible también contradecir la idea clásica de que las relaciones polí-
ticas son bidireccionales o monolíticas. Dentro de estas relaciones de poder, 
las representaciones sobre el paisaje emergen como recursos identitarios de 
construcción de sentido de exclusividad cultural y de resistencia ante las agen-
cias de dominación exógena (Bender 1995; Rival 2002).

En este sentido, aquí se contradice la serie de ideas sostenidas por las 
etnografías clásicas, según las cuales sociedades indígenas amazónicas se en-
cuentran acopladas, determinadas o subsumidas a sistemas cosmológicos. 
Desde este punto de vista arraigado a los principios más profundos del co-
lonialismo epistémico, estas sociedades estarían ancladas a las así llamadas 
“tradiciones”, al estar sus acciones guiadas por estas visiones de mundo natu-
ralizadas, estas poblaciones se mantendrían adheridas a principios irreflexi-
vos de representación de la realidad, los cuales les impedirían decodificar las 
instancias de la sociedad envolvente. Desde esta postura dominante, se asume 
que esta adherencia a las irreflexividades locales llevaría a los pueblos indíge-
nas a buscar representaciones o a ser representados por los distintos agentes 
institucionales y académicos que se percibirían a sí mismos como traductores 
de la sociedad global. Tal serie de supuestos básicos subyacentes –en el sentido 
de Gouldner (1979 34-39)– derivan del prejuicio racista sobre las sociedades 
no europeas como entes incapaces de separar la mente del cuerpo y, por lo 
tanto, construir sus propias proyecciones de futuro (Chukwudi-Eze 2001). Por 



47InSURGentes

contraste, la idea que aquí se sugiere es que, en los espacios de relaciones de 
poder, los liderazgos indígenas han sido capaces de entender los ámbitos ins-
titucionales de una manera en que han podido manejarse instrumentalmente 
dentro de ellos. En este marco teórico, se presenta el shamanismo como un 
vector de construcción de identidades en medio de una constante dinámica de 
acoplamiento a circunstancia de contraste étnico, donde los distintos grupos 
se articulan en medio de relaciones de necesidades mutuas e intereses contra-
puestos (Cardoso de Oliveira 1968).

El método empleado para abordar estas dinámicas sociales y culturales 
se fundamenta en ejes de indagación. En primer lugar, se utiliza la Antropo-
logía Histórica del pasado reciente como cuestionamiento al recurso evolu-
cionista del “presente etnográfico”. En este sentido, más que una etnografía 
sustentada sobre la idea del estancamiento temporal (Fabian 1983, 29-31), se 
trata de resaltar las dinámicas de cambio en distintas coyunturas a lo largo de 
periodos de tiempo relativamente espaciados. Este marco teórico y metodoló-
gico permite comprender los procesos de cambio en las poblaciones indígenas 
en contextos contemporáneos. Este enfoque permite analizar cómo las trans-
formaciones históricas han moldeado las identidades y prácticas culturales de 
estas sociedades a lo largo del tiempo. En segundo lugar, se considera la co-
yuntura como una exteriorización de estructuras subyacentes, lo que implica 
que los eventos y procesos actuales reflejan y revelan tensiones y dinámicas 
latentes en la articulación entre estas poblaciones y entre ellas y el Estado Na-
ción (Gaboriau 1969, 97-99; Sahlins 1997, 9-11). Además, se emplea un aná-
lisis multiescalar (Duin 2009, 27) que abarca desde lo local hasta lo global, 
reconociendo la interconexión de diferentes niveles de organización social y su 
influencia en la configuración de las identidades étnicas. Por último, se aborda 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



48 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

la agencia política indígena como un despliegue contingente de significados 
identitarios, que se articulan en respuesta a las circunstancias específicas de 
los contextos de relaciones de poder. Este enfoque permite comprender cómo 
las comunidades indígenas ejercen su poder político y construyen sus identi-
dades en un entorno en constante cambio.

Desde la perspectiva del año 2024, se adopta un enfoque que evita la ten-
dencia a estancar o petrificar la realidad indígena, reconociendo su constante 
transformación. Se busca contextualizar esta realidad dentro de los procesos 
y dinámicas específicas que caracterizaron los años 2005, 2006 y 2011, reco-
nociendo que cada período histórico posee sus propias particularidades y fac-
tores que moldean las identidades regionales. En consecuencia, este enfoque 
implica analizar las coyunturas como manifestaciones externas de estructuras 
subyacentes, las cuales son representativas de múltiples escalas de análisis. 
Dentro de estas escalas, las diversas agencias políticas se presentan como ex-
presiones contingentes de significados identitarios, reflejando así la compleji-
dad y la interconexión de los procesos sociales.

3. Demarcación de tierras y solapamiento geocultural

Durante el período de demarcación de tierras, que abarcó la segunda mi-
tad de la década de 2010, la región Orinoco-Ventuari estuvo imbuida en una 
serie de reconfiguraciones de significados identitarios. En las poblaciones Jojo-
dï partieron del referente histórico y político de los Wothuja o Piaroa, quienes 
presentaron y posicionaron a sus propios shamanes como vectores de apro-
piación de los espacios del Estado Nación.



49InSURGentes

En primer lugar, se destacó el rol significativo de los Piaroa como refe-
rente cultural y político en este proceso. Tanto en el caso de los Piaroa como en 
el de los Jojodï, los shamanes ocuparon un lugar central en la demarcación de 
tierras como agentes de apropiación de los espacios del Estado para reafirmar 
la identidad y autonomía de sus comunidades. Esta apropiación de espacios 
estatales por parte de los shamanes Piaroa resaltó la relevancia de la agencia 
política indígena en la configuración del sentido sobre territorio en términos 
del lenguaje coherente con las estrategias de apropiación de los recursos sim-
bólicos del Estado. En segundo lugar, este proceso fue contradictorio con la 
tendencia de cambio promovida por la acción de los misioneros evangélicos, 
cuya presencia de larga data había proyectado la imagen sobre los Piaroa como 
poblaciones indoctrinadas dentro de la religión cristiana.

Desde los años 1940, los misioneros evangélicos habían comenzado a 
actuar en la región amazónica. Específicamente en el Bajo Ventuari, había co-
menzado a tener su acción entre la década de 1980s y, con más fuerza, en la 
década de 1990. Durante este período, también surgieron contradicciones en 
torno a la imagen de las Misiones Nuevas Tribus, pues no todos los sectores 
de la sociedad Jojodï los aceptaron. Posteriormente, en la primera década del 
siglo XXI, estas contradicciones reflejaron los conflictos de intereses entre los 
misioneros y los lideres indígenas en relación con la demarcación de tierras. 
Mientras que las Nuevas Tribus buscaban expandir su influencia y control so-
bre los territorios indígenas, las comunidades locales defendían su autonomía 
cultural por medio de la configuración de espacios de intercambios de mensa-
jes a los cuales los misioneros no tenían acceso.

La configuración de espacios separados en términos de centralidad dis-
cursiva entre los misioneros y los shamanes llevó, a su vez, a la distribución 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



50 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

diferencial de posiciones de poder en torno a estos últimos y a los pastores 
evangélicos indígenas. En el proceso de demarcación de tierras, en un primer 
momento, esta discrepancia llevo al desplazamiento de la centralidad de los 
evangélicos en beneficio de los shamanes, como depositarios del conocimiento 
necesario para la elaboración de los así llamados “mapas mentales”.

Esta discrepancia discursiva evidenció las tensiones y disputas en torno 
a la toma de decisiones en relación con el territorio y, por ende, en torno al 
sentido de autodeterminación de los pueblos indígenas en la región. Por ejem-
plo, en agosto del 2005, se desencadenó un conflicto entre los Jojodï, Piaroa y 
Yekwana, del caño Parú, debido a la presencia de una “draga” manejada por 
mineros brasileños y colombianos. Mientras que los Jojodï de la comunidad de 
San José de Parú acusaban a individuos relacionados con la comunidad Piaroa 
de Santa Rosa de Parú, estos últimos acusaban a los Yekwana del Alto Parú. En 
las asambleas de demarcación de tierras, se consideró que este conflicto sería 
resuelto únicamente por medio de la demarcación de tierras y que los límites 
entre los distintos grupos serían definidos por los testimonios de los shamanes 
de Santa Rosa. Esto se debía al conocimiento de estos últimos sobre los anti-
guos asentamientos Jojodï en las áreas ubicadas entre los ríos Parú y Ventuari, 
que a su vez conectaban con la comunidad Jojodï-Piaroa de Moriche.

A este reposicionamiento de la figura de los shamanes, se sumó la cone-
xión intergeneracional entre los jóvenes Jojodï y los ancianos durante el proce-
so de demarcación de tierras. Esta conexión reflejó la transmisión de conoci-
mientos entre distintos grupos etarios, lo que contribuyó a fortalecer el estatus 
funcional del conocimiento histórico Jojodï frente a la tendencia a la estigmati-
zación de la cultura propia –en el sentido de Bonfil Batalla (1989)– promovida 
por la acción misionera. Dentro de este referente, se creó una conexión entre 



51InSURGentes

los jóvenes Jojodï y sus propios ancianos y se elaboraron discursos contradic-
torios con la imagen negativa que los misioneros de Nuevas Tribus habían pro-
movido en relación con el conocimiento shamánico.

4. Mapas y revaloración de la cultura autónoma

Durante el período de elaboración de los mapas, entre 2004 y 2005, se 
llevaron a cabo una serie de actividades que tuvieron un impacto significativo 
en la representación Jojodï sobre la forma en que su conocimiento territorial 
sería proyectado hacia los ámbitos institucionales del Estado. La elaboración 
de los mapas se realizó a través de dos vectores de acción distintos. En primer 
lugar, se utilizó como guía o referencia los conocimientos cartográficos pro-
porcionados por los Piaroa, quienes poseían una mayor experiencia en la ela-
boración y representación de mapas para la demarcación territorial. En el pro-
ceso de demarcación Jojodï, se destacó la forma en que los Piaroa registraron, 
sistematizaron y proyectaron su territorio en los mapas. Este proceso implicó 
la recopilación de datos geográficos y culturales por parte de los miembros 
de diferentes comunidades, quienes contribuyeron con información detallada 
sobre los lugares sagrados, los recursos naturales y los límites territoriales. En 
segundo lugar, se procedió a la construcción de una serie de acuerdos entre los 
líderes más jóvenes de la comunidad de Marueta y sus respectivos ancianos, así 
como líderes representativos de diversos sectores políticos. En el primer caso 
estuvieron los maestros de escuela y los comerciantes; en el segundo, aque-
llos ancianos que “habían sido shamanes” pero que “se habían convertido” a 
evangélicos; en el segundo caso, estaban los representantes de los consejos co-
munales e incluso pastores evangélicos que, a su vez, mantenían una relación 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



52 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

de respeto hacia el conocimiento de los mayores. Sobre la base del ejemplo 
Piaroa, los líderes más jóvenes de la comunidad de Marueta llegaron a acuer-
dos con los ancianos y shamanes para definir los límites y características de su 
territorio en los mapas. Estos incluían figuras asociadas con las misiones de las 
Nuevas Tribus, otros vinculados con el aparato estatal, y algunos que mantenían 
una posición relativamente imparcial, como fue el caso de los maestros locales.

Uno de los aspectos más relevantes durante este proceso fue la realiza-
ción de recorridos por los caños Marueta, Parú, Yureba, Yakibapo y Wapushí, 
con el objetivo de recopilar testimonios y datos geográficos que luego se utili-
zarían en la elaboración del mapa. Estos recorridos permitieron localizar los 
recursos naturales y los asentamientos humanos en las áreas circundantes, lo 
que contribuyó a una representación más completa y detallada del territorio 
Jojodï en los mapas elaborados.

4.1. Visibilización política del conocimiento shamánico

Durante este período se observó una notable visibilización política del 
conocimiento chamánico. Esto lo que implicó fue una exaltación de los lugares 
asociados con las narrativas producidas en los espacios culturalmente autóno-
mos y la exteriorización de las narrativas asociadas con la centralidad de los 
shamanes.

Los jóvenes de la comunidad de Marueta que realizaron los recorridos 
para recopilar información fueron en su mayoría maestros y comerciantes, al-
gunos de los cuales estaban vinculados a los misioneros y otros a la organi-
zación de los consejos comunales. Estos destacaron los lugares considerados 
representativos de los espacios de encuentro chamánico, tanto antes de la lle-



53InSURGentes

gada de los misioneros de Nuevas Tribus como durante la época de la explota-
ción del caucho, cuando los Jojodï del Bajo Ventuari evitaban el contacto con 
los criollos. Además, se visibilizaron las narrativas asociadas con los shamanes 
con valor identitario que habían permanecido ocultas durante las interaccio-
nes con los misioneros. De esta manera, se destacó la exaltación de los lugares 
chamánicos como espacios con significado histórico, reconocidos y valorados 
públicamente por relevancia para el reclamo de los títulos de tierras Jojodï.

En resumen, la visibilización política del conocimiento chamánico duran-
te este período fue fundamental para los Jojodï, marcando un hito significativo 
en la afirmación de la importancia no solo cultural sino política de las prácticas 
chamánicas como forma de apropiación y reivindicación ante las estructuras 
del Estado Nación. Este proceso implicó no solo la exaltación de los lugares de 
encuentro chamánico y la difusión de las narrativas asociadas con los shama-
nes, sino también la exteriorización de la identidad cultural de los Jojodï de 
manera alterna a la incidencia de los misioneros evangélicos en la región.

4.2. Exteriorización de las narrativas sobre el paisaje

Las narrativas Jojodï relacionadas con el paisaje giraron en torno a la fi-
gura mítica de “Ñeñiañó”, cuya narración conformó lo que se conoció como 
el “camino de la demarcación”. En la coyuntura de la elaboración de los ma-
pas, este relato se manifestó en una red de senderos que delimitan el territorio 
Jojodï, conectando las cabeceras de los ríos Yureba, Marueta, Parú, Moriche, 
Wapushí y Yakibapo.

La figura de Ñeñiañó se consideraba la primera agencia de contraposi-
ción a circunstancias exógenas contradictorias. Según los relatos de la demar-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



54 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

cación, Ñeñiañó marco este camino como guía de salvación de los Jojodï “du-
rante un primer diluvio”. Así, a partir de una de una serie de narrativas que 
se puede llamar “sincrética”, la idea Jojodï sobre un conocimiento territorial 
exclusivo a la etnia y almacenado por los shamanes, estuvo en combinación 
con la idea cristiana del ‘héroe salvador’.

A partir de este “primer diluvio”, Ñeñiañó marcó un camino que unificaba 
los distintos caños a través de sus cabeceras y, en esa unificación, estableció un 
recorrido que se consideraba el ideal para poder responder a circunstancias 
adversas. El camino de Ñeñiañó se convirtió también en la metáfora del escape 
de la huida de la llegada de lo que se consideraba genéricamente los “espa-
ñoles”, pero que al mismo tiempo era proyectada hacia los caucheros durante 
todo el siglo XIX y el siglo XX. Al poder unificar las distintas cabeceras de los 
caños, este camino permitía también un movimiento más allá del contacto con 
los sujetos representativos de las actividades esclavistas. En tal sentido, este 
sendero no solo representaba una ruta física, sino también un camino simbóli-
co con el estatus de referente identitario.

En el mapa, la unificación de los distintos caños a través de este camino 
también estaba asociada con una serie de sitios, una serie de lugares que eran 
representativos de eventos relevantes asociados con acciones chamánicas.

Este camino, al conectar las cabeceras, también era representativo de un 
conocimiento territorial exhaustivo que los Jojodï también consideraban ex-
clusivo en relación con otras poblaciones indígenas del río Ventuari, como el 
caso de los Piaroas, los Yekwana y los Kurripako. Estos grupos habían tenido 
una presencia intermitente durante la época del caucho y, durante las últimas 
tres décadas antes del proceso de demarcación, habían comenzado a fundar 
una serie de comunidades sobre las orillas del río, pero sin poder conocer del 



55InSURGentes

todo los ámbitos interfluviales cuyo conocimiento se consideraba un patrimo-
nio exclusivo de los Jojodï.

4.3. Shamanismo y solapamiento geocultural

Las representaciones en torno a la figura de los shamanes se dieron en 
medio de una serie de solapamientos geoculturales que se manifestaron de 
diversas formas en la región. Por un lado, en Marueta se observó una apropia-
ción de capitales simbólicos criollos, mientras que el caño Wapushí se presen-
tó como un espacio de despliegue ontológico coherente con los ámbitos de la 
“cultura propia” Jojodï. Los ejes de exteriorización de la agencia shamánica re-
velaron contrastes con el “chamán Piaroa”, así como el liderazgo interno de los 
shamanes y las narrativas de subjetividades liminales. Además, destacaron las 
contradicciones con las narrativas negativas construidas por los misioneros 
y los lugares chamánicos visibilizados en la demarcación. Hacia el año 2011, 
surgen nuevos liderazgos, sin la presencia de las Nuevas Tribus, pero aún sin 
demarcación territorial definitiva.

Las narrativas sobre el paisaje plasmadas en los mapas representaron 
una forma de geocultura –en el sentido de Wallerstein (1991)–, es decir, como 
un cuerpo de narrativas que integran a un imaginario que, a su vez, es el vector 
de ensamblaje de las relaciones geopolíticas en una región determinada. En 
tal sentido, en términos del contraste entre los discursos Jojodï, Piaroa, Ku-
rripako, Yekwana y criollos, el conocimiento chamánico llevó a una suerte de 
solapamientos discursivos sobre referentes territoriales comunes en torno a 
los cuales se poseían conocimientos diferenciales.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



56 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Tal solapamiento también ocurrió a lo interno del territorio Jojodï, a par-
tir de la configuración de dos centros geoculturales con contenidos opuestos 
pero constitutivos.

Uno de ellos era la comunidad de Marueta, ubicada en la región media 
del bajo Ventuari y el otro, las comunidades del caño Wapushí, al sur del río 
Ventuari. Marueta se convirtió en el principal eje de conexión con la sociedad 
nacional, con los criollos de Manapiare, y con los distintos criollos que navega-
ban a lo largo del río Ventuari.

Éste además fue el principal epicentro de la acción proselitista de los 
misioneros de Nuevas Tribus, quienes también desde el punto de vista de los 
Jojodï eran considerados una fuente de provisión de recursos simbólicos y ma-
teriales provenientes de los ámbitos de la sociedad industrial. Como contrapo-
sición, el río Wapushí, como espacio de despliegue ontológico, era percibido 
como el principal referente de identidad Jojodï. Es decir, cuando se hablaba 
del caño Wapushí se hacía que en un lugar donde “se podía hacer lo que se 
quisiera”, se podría “tomar yarakue, oír maracas, conocer shamanes”, y por lo 
tanto como un espacio más allá de las presiones estigmatizantes emitidas por 
los agentes exógenos. Así, ir al caño Wapushí se presentaba como un evento 
relevante dentro de la vida de los jóvenes de Marueta.

Tal relevancia de los shamanes como vector de intersección y proyección 
geocultural también se reproducía en la relación entre los Jojodï y los espa-
cios representativos de las sustancias culturales externas al río Ventuari. Por 
un lado, estaba Puerto Ayacucho, la capital del estado Amazonas, los pueblos 
criollos de Manapiare y Atabapo, a las que sumaban las comunidades indíge-
nas fundadas en el marco de los proyectos desarrollistas del Estado. Por el 
otro, más allá de estas comunidades, estaban los caños, las ‘ondos’, que eran 



57InSURGentes

los conjuntos de casas que habían permanecido como continuidad histórica de 
los principales asentamientos Jojodï sobre los caños afluentes y las áreas inter-
fluviales del río Ventuari. Entre ambas áreas, las comunidades fundadas en el 
marco de las relaciones con los criollos representaban un punto de transición 
entre elementos culturales propios y apropiados, donde los shamanes jugaban 
el papel mediador entre los ámbitos internos y externos al grupo étnico.

Tal papel mediador formaba parte de los ámbitos latentes en la vida Jo-
jodï y fue la demarcación el eje de exteriorización de la agencia de los shama-
nes. En primer lugar, se consideraba que los shamanes Jojodï eran distintos los 
shamanes Piaroa porque, desde el punto de vista de las jóvenes de Marueta, 
los shamanes Jojodï no requerían mostrarse tanto como los Piaroa. En segun-
do lugar, los shamanes se consideraban como la referencia de los liderazgos 
internos a los ámbitos comunitarios. Mientras, los jóvenes, los evangélicos y 
los líderes, que manejaban una cierta información sobre las instituciones del 
Estado, podían proyectarse hacia afuera de los hábitos de las distintas comuni-
dades y los ámbitos externos al grupo étnico, más allá del río Ventuari. 

Los shamanes también fueron una forma de subjetividades liminales, es 
decir, sujetos que eran capaces no solamente de tener un liderazgo interno, 
sino también conectarse con otros ámbitos de exterioridad distintos a los crio-
llos, como una derivación de su capacidad de dialogar con ámbitos “no hu-
manos”. Dentro de las zonas interfluviales, como en el caño Marueta, se decía 
que era gracias a los shamanes que había sido posible sobrevivir, porque ellos 
habían podido ahuyentar amenazas no humanas como los jaguares, quienes 
también eran considerados una representación de otros shamanes que habían 
muerto tiempo atrás. Al mismo tiempo, se hablaba de los shamanes del pasa-
do como un precedente de lo que en el marco de la demarcación de tierras, y 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



58 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

de las relaciones con el Estado, eran los jóvenes; es decir, los shamanes en la 
época del caucho eran quienes dialogaban o hablaban con indígenas que a su 
vez estaban subordinados a la autoridad de los caucheros de la misma forma 
que los jóvenes podían dialogar con los criollos, Piaroa y Kurripako. También 
los shamanes fueron una forma de contraposición a las narrativas negativas 
construidas por los misioneros. Era una forma también de decir que, a pesar 
de que se aceptaban a los misioneros y sus actos proselitistas, no había nece-
sariamente una subordinación hacia ellos.

Los shamanes, al ser visibilizados durante la demarcación, eran conside-
rados también una suerte de patrimonio cultural, en el sentido de Bonfil Bata-
lla (1989). Estos fueron representados como un vector de apropiación de ámbitos 
de relaciones de poder que eran susceptibles de ubicar a los Jojodï en una posición 
distinta a la situación periférica que históricamente había estado subordinada a la 
categoría de ‘Macu’ durante la época de la expansión de las geoculturas Arawak.

Finalmente, en esta exteriorización de los liderazgos chamánicos, en el 
año 2011, llevó a que se creasen nuevos liderazgos una vez expulsada la misión 
Nuevas Tribus. Estos liderazgos continuaron siendo vigentes en ámbitos donde ya 
la demarcación no se consideraba relevante, debido a que, dentro del espectro po-
lítico regional, esta demarcación se percibía como algo que podía ser una promesa 
no cumplida por el Estado Nacional. Efectivamente, ya en el transcurso de los años 
2016 y 2017, con las concesiones mineras de la región amazónica, se demostró 
que el reconocimiento de la propiedad de los pueblos indígenas amazónicos sobre 
sus tierras no estaba dentro de las prioridades de las instituciones del Estado.



59InSURGentes

5. Agencia política, y geoculturas de reafirmación étnica 
en la frontera del Bajo Ventuari

El shamanismo desempeñó un papel crucial en la configuración de la 
agencia política en la región del Bajo Ventuari, especialmente a través de la 
relativización de la idea monotópica del centro y la periferia. La centralidad 
política de la figura de los shamanes evidenció cómo las fronteras del siste-
ma mundo se convierten en espacios centrales de producción de categorías 
geopolíticas. La influencia del shamanismo trasciende las nociones tradicio-
nales de poder y geografía, destacando su importancia en la formación y re-
definición de estructuras de autoridad y significado en la región. La noción 
de la agencia política del shamanismo implica una reevaluación del concepto 
tradicional de centro y periferia, especialmente en el contexto de las fronteras 
del sistema mundo. En este sentido, estas fronteras se convierten en puntos 
clave para la producción de categorías geopolíticas. Este enfoque tiene impor-
tantes implicaciones en la comprensión de las dinámicas sociales y culturales 
en la región del Bajo Ventuari. Además, desde una perspectiva teórica, ofrece 
una manera de abordar las representaciones culturales en los espacios donde 
se superponen diferentes esferas geopolíticas, lo que a su vez permite una 
comprensión más profunda de las interacciones entre distintos espacios y 
distintos sistemas de poder.

En el contexto del Bajo Ventuari, los Jojodï, que antes se consideraban 
desaparecidos y marginados por las principales agencias regionales, emergie-
ron como actores centrales en la reconfiguración identitaria en las poblaciones 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



60 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

indígenas de esta área geográfica. Esto se debió en gran medida al proceso de 
autodemarcación de tierras y a su visibilización, lo que llevó a cambiar su per-
cepción ante las instancias del Estado Nación, como agencia homogeneizante 
de estas sociedades fronterizas. Las historias locales, que antes se sumían en 
la invisibilidad, cobraron nueva relevancia en el marco de la autodemarcación 
de tierras. Estas narrativas no solo delinearon el presente en función del pasa-
do, sino que también estimularon el uso político de la idea de “ancestralidad”, 
reafirmando la territorialidad frente a la geocultura criolla y capitalizando el 
conocimiento de los ancianos por parte de los jóvenes.

La geopolítica de conexión con el macrosistema configuró espacios de 
intersección con el sistema global, como fue el caso de Marueta, las minas y 
los pueblos criollos. Marueta, por ejemplo, pasó de ser un lugar “remoto” a 
convertirse en un centro de actividades diversas, desde la educación criolla 
hasta el comercio. Estos espacios configuraron una imagen referencial del su-
jeto ideal, una forma de la “supracriollidad”, y redefinieron el liderazgo local, 
otorgando un papel destacado a los jóvenes, como fue el caso de los maestros 
y comerciantes.

Las geoculturas de reafirmación identitaria se manifestaron en narra-
tivas en torno a espacios centrales como el caño Wapushí y las Ondo, como 
lugares de gran importancia simbólica para la los Jojodï, por ser el referente 
de la producción cultural autónoma. Estas dinámicas cotidianas reforzaron el 
conocimiento territorial como capital simbólico de construcción de sentido de 
exclusividad. A su vez, la percepción del conocimiento territorial como patri-
monio cultural sostuvo a las narrativas espaciales que definieron el sentido del 
“adentro” Jojodï por contraste con la imagen de los grupos foráneos, represen-
tada por los criollos, Piaroa y Kurripako.



61InSURGentes

Desde una perspectiva teórica, las representaciones culturales en estos 
espacios de solapamiento de esferas geopolíticas en las fronteras del sistema 
mundo implicaron una relativización de la idea del cambio cultural como un 
proceso centrípeto que va desde focos poblacionales dinámicos hacia perife-
rias pasivas y receptoras de los cambios externos. De esta manera, más que 
áreas marginales, las fronteras de Ventuari fueron espacios centrales de pro-
ducción de categorías geopolíticas, de reordenamiento de las coordenadas de 
definición del sentido del centro y la periferia, y de establecimiento de nuevas 
formas de interacción entre sistemas societarios contrapuestos.

En este contexto, la dinámica de relaciones políticas en torno a los sha-
manes Jojodï del Bajo Ventuari reveló una compleja dinámica de resistencia y 
adaptación a las reconfiguraciones de las relaciones de poder impulsadas por 
las agencias externas. Antes considerados desaparecidos, la autodemarcación 
de tierras y la reafirmación identitaria desafió las percepciones dominantes 
y fortaleció su posición en la dinámica de construcción de subjetividades re-
gionales. Asimismo, las narrativas históricas y las conexiones cotidianas con 
el macrosistema influyeron en la configuración de su identidad y sus sentidos 
sobre los liderazgos locales.

6. Conclusión

En el contexto de la de la autodemarcación de tierras y hábitats indígenas 
de la región del Bajo Ventuari, el shamanismo emergió como un elemento cen-
tral que influyó en la construcción de identidades, las relaciones de poder y la 
configuración del sentido sobre el paisaje cultural. El shamanismo desempeñó 
un papel fundamental en la manera en que los representantes políticos Jojodï 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



62 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

y Piaroa interactuaron con el Estado-Nación. Según los testimonios orales, las 
fronteras étnicas entre los Jojodï y los Piaroa no han sido estáticas, sino que 
han estado en constante negociación y reconfiguración. En esta dinámica, el 
shamanismo jugó un papel crucial en la definición y mantenimiento de estas 
fronteras, ya que los shamanes actuaron como mediadores entre los grupos y 
como sujetos de producción cultural autónoma. Sin embargo, estas fronteras 
también se vieron influenciadas por las políticas estatales y los cambios en la 
capitalización de los recursos naturales, lo que generó tensiones interétnicas 
en torno al sentido de exclusividad sobre el conocimiento territorial entre los 
Jojodï, Piaroa, Kurripako y Yekwana.

En este contexto, la percepción local sobre el Estado Nación desempeñó 
un papel heterogéneo. Por un lado, el Estado se percibió como una instancia de 
reconocimiento de los derechos territoriales y culturales de las comunidades 
Jojodï, al promover la demarcación de tierras y la protección de sus prácticas 
culturales. Por otro lado, su presencia y acciones también generaron conflictos 
y tensiones, especialmente en relación con la explotación de recursos natura-
les y la imposición de políticas gubernamentales.

Asimismo, durante este período, se observó una significativa exteriori-
zación de las narrativas relacionadas con el paisaje, especialmente en torno 
a la figura mítica de Ñeñiañó y su influencia en la demarcación del territorio 
Jojodï. Este relato mítico se plasma en una red de senderos que delimitan el 
territorio, reflejando la importancia cultural del paisaje y la continuidad de las 
narrativas configuradas desde las agencias locales en la representación del te-
rritorio como referente de identidad. El camino trazado por Ñeñiañó, surgido 
tras el diluvio primordial, no solo unificó los distintos caños, sino que también 
simbolizó la resistencia ante circunstancias adversas, incluyendo la huida de 



63InSURGentes

los españoles y caucheros. Este sendero, asociado con sitios de importancia 
shamánica, representó un conocimiento territorial exclusivo para los Jojodï, 
diferenciándolos de otras poblaciones indígenas en la región del río Ventuari.

En medio de estas tensiones, el shamanismo no es estático, sino que está 
en constante evolución y adaptación en respuesta a los cambios en el entorno 
social, político y ambiental. En este sentido, el shamanismo debe ser compren-
dido como un proceso dinámico que se desarrolló en relación dialéctica con las 
fronteras del sistema mundo moderno. Esta relación dialéctica implicó que el 
shamanismo no solo estuviese afectado por las influencias externas, sino que 
también pudiese influir en la forma en que las comunidades Jojodï se relacio-
nasen y resistiesen a estas influencias, reafirmando así su identidad étnica y su 
autonomía frente al Estado-Nación venezolano.

Por medio de la proyección de futuro dirigida a la obtención del reco-
nocimiento de los derechos territoriales, el shamanismo fue resignificado y 
revalorado en contraposición a la acción de los misioneros evangélicos. Estos 
últimos intentaron imponer sus propias prácticas religiosas, lo que llevo a una 
reafirmación y revitalización del shamanismo como una forma de resistencia 
cultural frente a esta influencia externa. De esta manera, el shamanismo se 
convirtió en un símbolo de identidad y autonomía para las comunidades in-
dígenas del Bajo Ventuari, fortaleciendo su sentido de pertenencia y cohesión 
social en un contexto de cambio y transformación.

Al adoptar una perspectiva de Antropología Histórica del pasado recien-
te en lugar de una etnografía restringida a un corte sincrónico específico, se 
busca capturar diferentes momentos y coyunturas dentro de un período de 
tiempo amplio. Esto permite analizar diversas dinámicas de cambio que influ-
yen en la construcción de identidades en la región, considerando factores his-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



64 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

tóricos y políticos específicos de cada período. Esta metodología proporciona 
una comprensión contextualizada de cómo se han configurado y transformado 
las identidades indígenas a lo largo del tiempo.

La intersección de la agencia política, el paisaje cultural y la construcción 
de identidades entre los Jojodï y Piaroa del Bajo Ventuari en su relación con 
el Estado-Nación venezolano revela dinámicas complejas y fluidas. El shama-
nismo emergió como un vector central en este entramado, resistiendo y re-
definiendo constantemente las fronteras étnicas y culturales. La visibilización 
política del conocimiento shamánico, en contraste con la acción evangeliza-
dora de los misioneros, destacó su relevancia como un proceso dinámico en 
constante relación dialéctica con las fronteras del Sistema Mundo Moderno. 
En este contexto, la reafirmación identitaria, las tensiones geopolíticas y la 
negociación de poderes se entrelazaron, configurando un escenario donde las 
narrativas sobre el paisaje y las prácticas culturales adquirieron su propio es-
tatus político como forma de resistencia y adaptación frente a la expansión de 
las agencias neocoloniales.



65InSURGentes

bibliografía

Acosta Saignes, Miguel. 1961. Estudios de Etnología Antigua de Venezuela. Caracas, Ve-
nezuela: Universidad Central de Venezuela.

Amodio, Emanuele. 2007. La república indígena. Pueblos indígenas y perspecti-
vas políticas en Venezuela. Revista Venezolana de Economía y Ciencias Socia-
les, 13, no. 3: 175-188. http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1315-64112007000300012&lng=es&nrm=iso>. ISSN 20030507

____. 2009. Pueblos Indígenas y Proceso Revolucionario en Venezuela. Revista de Es-
tudos Universitários-REU, 35, no. 1: 107-122. https://periodicos.uniso.br/reu/
article/view/401

Angosto, Luis Fernando. 2008. Pueblos indígenas, guaicaipurismo y socialismo del si-
glo XXI en Venezuela. Antropológica, 52, no. 110: 9-33.

Arvelo-Jimenez, Nelly. 1971. Political relations in a tribal society: a study of the 
Ye’cuana Indians of Venezuela. Tesis doctoral. Universidad de Cornell, 1971.

Barnes, Barry. 1990. La naturaleza del poder. Madrid, España: Pomares Corredor.
Barth, Fredrick. 1976. Los grupos étnicos y sus fronteras: La organización social de 

las diferencias culturales. México D.F., México: Fondo de Cultura Económica.
Bender, Barbara. 1990. The dynamics of nonhierarchical societies. En The evolution 

of political systems, editado por Steadmen Upham, 247–263. EE UU: Cambridge 
University Press.

____. 1995. Landscape: politics and perspectives. Oxford, EE UU: Berg Publishers, 1995.
Boglar, Lajos. 1971. Chieftanship and the Religious Leader: a Venezuelan example. 

Ethnographica Academiae Scientiarum Hungaricae, no 20 (3-4): 331-337.
Bonfil Batalla, Guillermo. 1989. La teoría del control cultural en el estudio de los 

procesos étnicos. Arinsana, no. 10: 5-36.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70

https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/401
https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/401


66 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Bourdieu, Pierre. 1979. Symbolic power. Critique of Anthropology, 4, no. 13-14: 77-85.
____. 2011 (1986). The forms of capital. En Cultural theory: an anthology, editado por 

Imre Szeman y Timothy Kaposy, 81–93 Sussex: Wiley-Blackwell.
Caballero Arias, Hortensia. 2007. La demarcación de tierras indígenas en Venezuela. 

Revista Venezolana de Economía y Ciencias Sociales, 13, no. 3: 189-208.
Caballero Arias, Hortensia. 2018. Escenarios de lo político: Movilización y participación 

política indígena en el estado Amazonas, Venezuela. Fermentum. Revista 
Venezolana de Sociología y Antropología, 28: 406-442.

Caballero Arias, Hortensia, y Cardozo, Jesús Ignacio. 2006. Políticas territoriales, 
memoria histórica e identidad: los Yanomami ante la demarcación de sus 
tierras. Antropológica, 105-106: 99-130.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1968. Problemas e hipótesis relativos à fricçao interétnica: 
Sugestôes para uma metodología. América Indígena, vol. XXVIII, n° 2: 339-358.

____. 1992. Etnicidad y Estructura Social. México D.F., México: CIESAS.
Chukwudi Eze, Emmanuel. 2001. El color de la razón: la idea de ‘raza’ en la Antropología 

de Kant. En Capitalismo y geopolítica del conocimiento: el eurocentrismo y la 
filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo, compilado por 
Walter Mignolo, 201–251 Buenos Aires, Argentina: Ediciones del Signo.

Civrieux, Marc. 1970. Watunna: mitología Makiritare. Caracas, Venezuela: Monte Ávila 
Editores.

Colchester, Marcus. 1982. The economy, ecology and ethnobiology of the Sanema 
Indians of South Venezuela. Tesis doctoral. Universidad de Oxford, 1982.

Coronil, Fernando. 1996. Beyond occidentalism: toward nonimperial geohistorical 
categories. Cultural Anthropology, 11, no. 1: 51-87.

Coronil, Fernando. 2002. El Estado Mágico. Naturaleza, dinero y modernidad en 
Venezuela. Caracas, Venezuela: Nueva Sociedad.



67InSURGentes

Duin, Renzo. 2009. Wayana Socio-Political Landscapes: Multi-Scalar Regionality and 
Temporality in Guiana. Tesis doctoral. University of Florida. 

Fabian, Johannes. 1983. Time and the Other: How Anthropology Makes its Object. 
Chicago, EE UU: University of Chicago Press. 

Foucault, Michell. 1981. La Microfísica del Poder. Madrid, España: La Piqueta.
Frechione, John. 1981. Economic sefl-development by Yekuana Amerinds in southern 

Venezuela. Tesis doctoral. University of Pittsburgh. 
Freire, Germán. 2004. Convivencias y patrones de asentamiento entre los Piaroas del 

siglo XXI. Antropológica, nº 102: 3-26.
Gaboriau, Marc. 1969. Antropología estructural e Historia. En VVAA Estructuralismo e 

Historia. Buenos Aires, Argentina: Nueva Visión.
Gouldner, Alvin. 1979. La crisis en la sociología Occidental. Buenos Aires, Argentina: 

Amorrortu.
Guss, David. 1987. To weave and sing: art, symbol and narrative in the Upper Orinoco. 

Tesis doctoral. Universidad de California
Hall, Stuart. 2000. Who needs identity? En Identity: a reader, editado por P. Gay, J. 

Evans y P. Redman, 15-30. Londres, Inglaterra: Sage.
Hill, Jonathan. 1983. Wakuenai society: a procesual-structural analysis of indigenous 

cultural life in the Upper Rio Negro region of Venezuela. Tesis doctoral. Univer-
sidad de Indiana.

Iribertegui, Ramón. 1987. Amazonas. El hombre y el caucho. Caracas, Venezuela: Vica-
riato Apostólico de Puerto Ayacucho.

Mansutti, Alexander. 1986. Hierro, barro cocido, curare y cerbatanas: el comercio in-
tra e interétnico entre los Uwotjuja. Antropológica, 65: 3-75.

Mansutti, Alexander. 1988. Pueblos, comunidades y fundos: los patrones de asenta-
miento Uwotuja. Antropológica, 69: 3-36.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



68 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

____. 2003. Piaroa: guerreros del mundo invisible. Antropológica, no. 99-100: 97-116.
Martens Ramírez, Raquel. 2011. La demarcación del hábitat y tierras de comunidades 

y pueblos indígenas del estado Bolívar, entre el desarrollo nacional y la identi-
dad cultural. Boletín Antropológico, 29, no. 82: 132-162.

Mignolo, Walter. 2001. Capitalismo y geopolítica del conocimiento: el eurocentrismo y 
la filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo. Vol. 2. Buenos 
Aires, Argentina: Ediciones del Signo. 

Monod, Jean. 1970. Los Piaroa y lo invisible: ejercicio preliminar a un estudio sobre la 
Región Piaroa. Boletín Informativo de Antropología, no. 7: 5-21.

Mora Silva, Julimar, y Rodríguez Velásquez, Fidel. 2019. La Amazonía en disputa: agen-
cias políticas y organizaciones indígenas de la Amazonía venezolana frente al 
Arco Minero del Orinoco. Polis. Revista Latinoamericana, no. 52.

Mosonyi, Emilio, y Jackson, Gisela. 1990. Violencia antiindígena en la Venezuela con-
temporánea. Nueva Sociedad, no. 15.

Overing, Joanna. 1975. The Piaroa. A people of the Orinoco Basin. A study in kinship 
and marriage. Oxford, EE UU: Clarendon Press.

Overing, Joanna, y Kaplan, M. R. 1988. Los Wóthuha (Piaroa). En Los Aborígenes de 
Venezuela: Etnología contemporánea II, editado por Jaques Lizot. Caracas, Vene-
zuela: Fundación La Salle de Ciencias Naturales, Monte Ávila Editores.

Rival, Laura. 2002. Trekking Through History: The Huaorani of Amazonian Ecuador. 
Nueva York, EE UU: Columbia University Press.

Rodd, Robin. 2001-2002. Märipa Teui. A radical empiricist approach to Piaroa 
shamanic training and initiation. Antropológica, no. 96: 58-82.

Rosés Labrada, Jorge E. 2015. The Mako Language: Vitality, Grammar and Classification. 
Tesis doctoral. School of Graduate and Postdoctoral Studies, University of 
Western Ontario.



69InSURGentes

Sahlins, Marshall. 1997. Islas de historia: La muerte del capitán Cook. Metáfora, 
Antropología e Historia. Barcelona, España: Gedisa.

Sponsel, Leslie. 1981. The hunter and the hunted in the Amazon: an integrated 
biological and cultural approach to the behavioral ecology of human predation. 
Tesis doctoral. Universidad de Cornell.

Terán-Mantovani, Emiliano. 2018. Inside and beyond the Petro-State frontiers: 
geography of environmental conflicts in Venezuela’s Bolivarian Revolution. 
Sustainability Science, no. 13: 677-691.

Testa, Italo. 2009. Second nature and recognition, Hegel and the social space. Critical 
Horizons, 10, no. 3: 341-370. 

Thomas, Nicholas, y Humphrey, Caroline. 1996. Shamanism, history, and the state. Ann 
Arbor, EE UU: University of Michigan Press.

Valentine, Paul. 1991. Curripaco social organization: a study in history, kinship 
and marriage in the Upper Rio Negro valley. Tesis doctoral. Universidad de 
Pennsylvania, 1991.

Vidal, Silvia M. 1993. Reconstrucción de los procesos de etnogénesis y de reproducción 
social entre los Baré de Río Negro (Siglos XVI-XVIII). Tesis doctoral. CEA-IVIC, 1993.

____. 1999. La categoria ‘Makú’: de palabra amerindia a denominación peyorativa. 
Anuário Antropológico, 24, no. 1: 131-150.

____. 2000. El noreste amazónico como epicentro de las matrices culturales Arawakas 
y Tukanas y centro importante del horizonte civilizatorio Orinoco-Amazonense. 
En Historia y Etnicidad en el Noroeste Amazónico, editado por Alberta Zucchi 
y Silvia Vidal, 7–24. Mérida, Venezuela: Universidad de Los Andes, Instituto 
Venezolano de Investigaciones Científicas.

Wallerstein, Immanuel. 1991. Geopolitics and geoculture: Essays on the changing 
World-System. Cambridge, EE UU: Cambridge University Press.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Shamanismo, identidad y poder entre los Jojodï del Bajo Ventuari / Tiapa, Francisco / pp. 35-70



70 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Wilbert, Johannes. 1963. Indios de la Región Orinoco-Ventuari. Caracas, Venezuela: 
Fundación La Salle de Ciencias Naturales.

Wrigth, Robin. 1981. History and religion of the Baniwa peoples of the Upper Rion 
Negro valley. Tesis doctoral. Universidad de Michigan.

Zent, Stanford. 1992. Historical and ethnographic ecology of the Upper Cuao River 
Wothiha: Clues for an Interpretation of Native Guianese Social Organization. 
Tesis doctoral. Universidad de Columbia.

____. 2009. The political ecology of ethnic frontiers and relations among the Piaroa of the 
middle Orinoco. Mobility and migration in indigenous Amazonia: Contemporary 
ethnoecological perspectives, no. 11: 167-194.

Zent, Stanford, Egleé L. Zent, Lucas Juae Mölö y Pablo Chonokó. 2016. Reflexiones 
sobre el proyecto Auto-Demarcación y EtnoCartografía de las Tierras y Hábitats 
Jodï y Eñepa. Revue d’ethnoécologie, no. 9.



71InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108

Narraciones de alteridad
y el culto a los muertos en Venezuela

HERNÁNDEZ, LUIS ALONSO
Universidad de Carabobo

Valencia, Venezuela
Correo electrónico: luisalonsoh@gmail.com

ORCID:  https://orcid.org/0000-0003-3447-7061

Fecha de envío: 18-11-2023 / Fecha de aceptación: 15-06-2025.

Resumen
En el presente artículo se reflexiona sobre el rol de las ciencias sociales en el abordaje 
etnográfico de fenómenos considerados sagrados por la gente. Se sigue enfrentando 
el inconveniente de las otras racionalidades, por lo que resulta problemático asumir 
investigaciones sobre creencias no hegemónicas. En este sentido, se muestra como en 
Venezuela se han invisibilizado y/o estigmatizado ciertas prácticas religiosas como el 

mailto:luisalonsoh@gmail.com


72 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

culto a la reina María Lionza y muertos que hacen milagros, entre ellos el propio Hugo 
Chávez, a quien se le erigió una pequeña capilla en el sector 23 de Enero en Caracas. 
Frente a esta realidad, se hace un llamado a escapar a las exclusiones históricas que ha 
hecho la antropología, al contar las realidades de los pueblos que estudia, por lo que 
se hace urgente asumir metodologías que permitan hacer un propio desplazamiento 
ontológico para llegar a comprender realmente al otro, sin descalificar las vivencias y 
el pensamiento de los interlocutores. 
	 Palabras clave: alteridad, prácticas religiosas, muertos, desplazamiento on-
tológico, María Lionza, Venezuela

Récits d’altérité et culte
des morts au Venezuela

Résumé
Dans cet article, on réfléchit au rôle des sciences sociales dans l’approche ethnogra-
phique des phénomènes considérés comme sacrés par les populations. Le défi des 
autres formes de rationalité persiste, rendant problématique la recherche sur les cro-
yances non hégémoniques. À cet égard, on montre comment, au Venezuela, certaines 
pratiques religieuses ont été invisibilisées et/ou stigmatisées, comme le culte de la 
reine María Lionza et des morts qui accomplissent des miracles — parmi eux, Hugo 
Chávez lui-même, à qui une petite chapelle a été érigée dans le quartier du 23 de Ene-
ro à Caracas. Face à cette réalité, un appel est lancé pour dépasser les exclusions his-
toriques perpétrées par l’anthropologie dans sa manière de raconter les réalités des 
peuples qu’elle étudie. Il devient donc urgent d’adopter des méthodologies perme-
ttant un véritable déplacement ontologique, afin de réellement comprendre l’autre, 
sans discréditer les expériences vécues et les pensées des interlocuteurs.
	 Mots-clés : Altérité, pratiques religieuses, morts, déplacement ontologique, 
María Lionza, Venezuela



73InSURGentes

Narrações de alteridade
e o culto aos mortos na Venezuela

Resumo
Neste artigo, reflete-se sobre o papel das ciências sociais na abordagem etnográfica 
de fenômenos considerados sagrados pelas pessoas. Ainda se enfrenta o desafio das 
outras racionalidades, o que torna problemático realizar pesquisas sobre crenças não 
hegemônicas. Nesse sentido, mostra-se como, na Venezuela, certas práticas religiosas 
têm sido invisibilizadas e/ou estigmatizadas, como o culto à rainha María Lionza e aos 
mortos que realizam milagres — entre eles o próprio Hugo Chávez, a quem foi erguida 
uma pequena capela no setor 23 de Janeiro, em Caracas. Diante dessa realidade, faz-se 
um chamado para romper com as exclusões históricas promovidas pela antropologia 
ao narrar as realidades dos povos que estuda. Torna-se, portanto, urgente adotar me-
todologias que permitam um verdadeiro deslocamento ontológico, a fim de compreender 
genuinamente o outro, sem desqualificar as vivências e o pensamento dos interlocutores.
	 Palavras-chave: Alteridade, práticas religiosas, mortos, deslocamento onto-
lógico, María Lionza, Venezuela

Narratives of otherness
and the cult of the dead in Venezuela

 
Abstract

This article reflects on the role of social sciences in the ethnographic approach to phe-
nomena considered sacred by people. The inconvenience of other rationalities conti-
nues to be faced, making it problematic to undertake research on non-hegemonic be-
liefs. In this sense, it is shown how in Venezuela certain religious practices have been 
made invisible and/or stigmatized, such as the cult of Queen María Lionza and dead 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



74 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

people who perform miracles, among them Hugo Chávez himself, for whom a small 
chapel was erected in a sector of Caracas known as January 23 in Caracas. Faced with 
this reality, a call is made to escape the historical exclusions that anthropology has 
made, when recounting the realities of the people it studies, which is why it is urgent 
to assume methodologies that allow for one’s own ontological displacement to come 
to understand really to the other, without disqualifying the experiences and thoughts 
of the interlocutors.
	 Keywords: Otherness, religious practices, dead, ontological displacement, 
María Lionza, Venezuela

Venezuela es un país donde habitualmente se establecen vínculos 
con los muertos. En zonas rurales y urbanas la gente acostumbra 
a dejar vasos de agua o café a familiares difuntos; colocar una foto-

grafía en altares domésticos junto a santos católicos o deidades de la santería y el 
espiritismo. También se establecen comunicaciones con los fallecidos al escuchar 
ruidos dentro de las viviendas y mientras se duerme. De esta manera, se va estruc-
turando una relación que va más allá del recuerdo y que moldea la vida cotidiana. 

En la mayoría de los casos, la gente pide protección y favores, a cambio 
de mantener su presencia en el mundo de los vivos. Mientras el muerto cum-
ple, adquiere trayectoria y poder. Estos lazos no se establecen únicamente con 
familiares. También es cotidiana la relación con muertos considerados podero-
sos: héroes de la patria, prominentes médicos y algunos políticos (Carrera Da-
mas 1973, Pollak-Eltz 1987, Ferrándiz 2004, Salas 2005, Franco 2009-2011).

A diferencia de los difuntos ordinarios, estos seres realizan servicios y 
milagros luego de su fallecimiento. En este contexto cobra importancia el culto 



75InSURGentes

a la reina María Lionza, adoración a la entidad que lleva este nombre y a un 
gran número de entidades espirituales menores que forman su infinito pan-
teón, muy presentes dentro de las distintas formas de adhesión que establecen 
los venezolanos con figuras consideradas sagradas. Precisamente, el presen-
te artículo describe desde una perspectiva histórica y etnográfica, el proceso 
de sacralización del comandante Hugo Chávez y sus conexiones con el culto a los 
muertos y la religión de María Lionza, muy presente en todo el territorio nacional.

Sin embargo, a pesar de la preponderancia de lo no humano y el vínculo 
que establecen personas con seres superpoderosos en la vida cotidiana, las 
representaciones hegemónicas de nación invisibilizaron expresiones religio-
sas propias de los sectores populares, pueblos originarios y población afrodes-
cendiente, en un país que desde su conformación republicana fue imaginado 
como católico y mestizo. Todo vínculo establecido por fuera de las religiones 
legitimadas socialmente fue considerado superstición, charlatanería o mani-
festaciones diabólicas, representaciones que hoy día se mantienen en algunos 
sectores, por lo que aún puede observarse cierto estigma hacia la santería o 
el propio espiritismo marialioncero, a pesar de la exposición pública que han 
registrado en las últimas dos décadas.

En este sentido, las ontologías diferenciales que contrastaban con las 
imágenes de nación civilizada fueron reguladas desde el propio Estado, los 
medios de comunicación y la academia venezolana. La nación debía compor-
tarse como una unidad étnica homogénea, en donde toda diferenciación fuera 
percibida como negativa y, por ende, invisibilizada. La asimilación aproximó al 
indígena y al negro venezolano a un ideal de relación político-económica con 
el estado, cuyo patrón fue la población mestiza, que de a poco dejó prácticas 
religiosas nativas y asumió las impuestas desde las elites.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



76 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Estos procesos se repitieron en la mayoría de las naciones latinoamerica-
nas. Segato (2007) y Grimson (2012, 2014 y 2019), destacan que los Estados 
nacionales en la región se formaron bajo el ideal mestizo, brazo ideológico que 
ofuscó la posibilidad de la memoria y secundó la represión que obligó a la mul-
titud desposeída a temer y silenciar memorias que vinculaban sus vidas con 
una historia profunda anclada en el paisaje latinoamericano. Se perdió así, en 
el calderón del mestizaje, el rastro del parentesco de los miembros de la mul-
titud no-blanca con los pueblos, americanos o africanos, de sus antepasados, 
incluyendo sus prácticas religiosas. El crisol de razas fue la figura que garanti-
zó esa opacidad de la memoria.

Precisamente, Venezuela se construyó sobre la idea de la mezcla de razas. 
Mansutti se refiere para el caso venezolano a tres bloques: “los indios, los ne-
gros y los europeos, cada uno dando lo peculiar de sus culturas, su lengua, su 
estética, sus músicas y sus culturas productivas y culinarias. Al mismo tiempo, 
el resultado sería sustancialmente diferente a sus aportantes: una nueva raza” 
(2016, 17).

En sentido contrario, Kelly (2010) plantea que la idea de mestizaje co-
rresponde con un proceso, una progresión hacia un estado final: la persona, 
clase o nación mestiza. Se supone entonces, que el mestizaje produce un tipo 
distintivo de gente que elimina la relación entre los pueblos originarios y afro-
descendientes que terminaron siendo consumidos por la mezcla, que a su vez 
resultó en una identidad nueva y compartida.

En este contexto, y a pesar de las persecuciones contra sus practicantes, 
la veneración a María Lionza logró sostenerse en el tiempo (Ferrándiz 2004). 
A su vez, representa un antecedente cultural importante que ofrece un aba-
nico de posibilidades para sacralizaciones de figuras carismáticas, héroes de 



77InSURGentes

la independencia venezolana, reconocidos médicos, estudiantes, curanderos, 
parturientas, esclavos africanos, indígenas, jóvenes bandoleros, prostitutas, 
militares, presidentes y hasta don juanes. Una vez que estas figuras llegan a los 
altares populares, suelen pasar al panteón marialioncero y viceversa.

Los muertos, entonces, juegan un rol protagónico dentro de la socialidad 
común al ofrecer ayuda, protección y resolver problemas de la cotidianidad de 
la gente1. En el caso particular de la religión marialioncera, dependiendo de 
las dinámicas político-sociales de Venezuela ingresan o salen espíritus a las 
denominadas cortes o agrupaciones (Ferrándiz 2004). Estas están conforma-
das de acuerdo con el origen étnico, oficio o características particulares de los 
muertos. Por ejemplo, la Corte Negra la integran esclavos provenientes de Áfri-
ca y su descendencia, entre ellos el Negro Primero, integrante del Ejército que 
independizó a Venezuela de España, y las esclavas Matea e Hipólita, quienes 
amamantaron a Simón Bolívar, el padre de la patria.

No es un dato menor que el Negro Primero, por ejemplo, acompañe a 
María Lionza y al cacique Guaicaipuro en lo que se denominan las tres poten-
cias, triada que en el imaginario nacional representa a una especie de santísi-
ma trinidad autóctona, que combina lo español, lo indígena y lo africano2, 

1	 Se usa el término socialidad para referir a la relación entre humanos-no humanos.
2	 Las tres potencias del culto a María Lionza rescatan aspectos identitarios de lo nacional. 

Acompañan a la reina María Lionza en lo más alto del panteón el Negro Primero, quien 
estuvo con Simón Bolívar en las batallas por la independencia de los países que con-
formaban la Gran Colombia. El apodo de Negro Primero lo ganó por siempre ir con su 
lanza al frente en el campo de batalla. Murió el 24 de junio de 1821 durante la Batalla de 
Carabobo, la que selló la independencia absoluta del territorio venezolano de España. 
También integran la tríada el cacique Guaicaipuro, quien de acuerdo con la historiogra-
fía oficial propinó grandes derrotas a los españoles durante la conquista. Es símbolo de 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



78 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

reafirmando de alguna manera el discurso sobre el mestizaje propio de la 
narrativa oficial.

Desde esta lógica, la religión de María Lionza también es interpretada 
desde las narrativas del mestizaje nacional, que describen esta expresión como 
resultado del sincretismo. A pesar de ello, María Lionza supera ampliamente 
esa categoría, tomando en consideración que los practicantes adicionan cons-
tantemente a su realidad, elementos que terminan transformando sus vínculos 
con seres considerados suprahumanos.

En este sentido, resulta de vital relevancia hurgar en los registros históri-
cos de la religión de María Lionza y las narrativas de sus médiums, que relacio-
nan, por ejemplo, a Simón Bolívar, figura importante dentro de las divinidades 
marialionceras, con el comandante Hugo Chávez Frías, a quien consideran la 
reencarnación del Libertador desde que hizo su aparición en la esfera pública, 
tras la asonada militar del 4 de febrero de 1992 contra el entonces presidente 
Carlos Andrés Pérez (Salas 1987, Pollak-Eltz 2000, Taussig 2015).

Simón Bolívar es objeto de veneración en todo el territorio nacional al 
margen de estas prácticas espiritistas, en especial, en hogares donde se prác-
tica un catolicismo más popular (Carrera Damas 1973, Pino Iturrieta 2003). 
Suele pedírsele fuerza, determinación y poder para emprender proyectos im-
portantes de índole económico y/o político. En este contexto, Bolívar es uno 
de los muertos más poderosos del país, cuya biografía mítica cobra fuerza en 
momentos de crisis sociopolíticas que ponen en juego la institucionalidad. 
Además, es común observar en hogares venezolanos de sectores populares 

la resistencia indígena y en tiempos de revolución bolivariana se rescató su figura como 
símbolo nacional y de la gallardía de los pueblos originarios.



79InSURGentes

urbanos, la imagen del Libertador acompañando a cualquier virgen propia 
del catolicismo.

Lo mismo está ocurriendo con la figura del expresidente Hugo Chávez 
Frías. A días de su muerte, el 5 de marzo de 2013, comenzó a considerarse un 
muerto muy poderoso en barriadas populares en la ciudad de Caracas, inicián-
dose de esta forma la estructuración de todo un culto hacia esta figura consi-
derada suprahumana, que fue ganando trayectoria gracias a la adjudicación de 
varios milagros que serán descritos en capítulos posteriores.

Al comandante Hugo Chávez Frías se le piden favores de diversa índole, 
sirve de guía espiritual para meditar y es consultado eventualmente por or-
ganizaciones políticas comunitarias al momento de tomar decisiones impor-
tantes, porque en Venezuela, para un considerable sector de la población, el 
comandante Hugo Chávez no ha muerto, solo cambió de paisaje y sigue gober-
nando desde otro plano3. Incluso, en el 23 de Enero suele llamársele el santo 
presidente, categoría empleada por devotos/solicitantes con vínculos católi-
cos, para referir a una entidad poderosa que intercede ante la deidad suprema 
para seguir gobernando a Venezuela.

En la actualidad y de acuerdo a datos etnográficos, el espíritu de Hugo 
Chávez Frías, además de las devociones que se registran en sectores urbanos 
de la ciudad de Caracas, también es invocado dentro del panteón marialionce-

3	 En mis registros de campo en marzo de 2020 aparece la categoría “cambio de paisaje”, usa-
da por los creyentes para resaltar que el presidente Hugo Chávez no murió, sino que tras-
cendió a otro plano, desde donde sigue operando en el mundo de los vivos. Para la misma 
fecha, pero en 2018, los interlocutores se referían a “la siembra del comandante”, frase con 
que también hacían alusión a que Chávez tampoco había muerto y que, con su siembra, el le-
gado revolucionario echaba raíces sólidas, lo que garantizaría su permanencia en el tiempo. 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



80 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

ro, en especial por oficiantes o materias jóvenes, lo que evidencia la flexibiliza-
ción hacia algunos espíritus considerados de mucha luz y fuerza, tomando en 
consideración que, de acuerdo a la versión de practicantes y médiums experi-
mentados, son necesarios unos 15 años desde el fallecimiento de la persona 
para que la reina María Lionza autorice las invocaciones4.

De acuerdo con la biografía mítica del expresidente Hugo Chávez Frías, 
su conexión con el espiritismo marialioncero es de larga data. Tras la intentona 
golpista que lideró Chávez en 1992, un gran número de médiums no dudó en 
considerarlo la reencarnación de Bolívar, quien, a su vez, es considerado por 
algunos espiritistas como la reencarnación del poderoso cacique Guaicaipuro.

Es decir, Chávez fue percibido como un enviado divino, un nuevo mesías 
que vendría a “despertar al pueblo” y a luchar por las reivindicaciones de los 
sectores más desfavorecidos (Pollak-Eltz 2000, Salas 2005, Taussig 2015), en 
un contexto socioeconómico caracterizado por alta inflación, sonados casos 
de corrupción y la aplicación de políticas neoliberales impuestas por el Fondo 
Monetario Internacional, lo que mantenía al país bajo un descontento generali-
zado que ya se había evidenciado tres años antes, el 27 de febrero de 1989 con 
el denominado Caracazo5.

4	 Como materia son conocidos los médiums que invocan espíritus en la religión de 
María Lionza.

5	 El Caracazo es uno de los episodios más tristes de la sociedad venezolana. Fue una ex-
plosión popular ocurrida el 27 de febrero de 1989, a solo tres semanas del ascenso a la 
presidencia de Carlos Andrés Pérez. Fue motivada a un excesivo aumento en las tarifas 
del pasaje de transporte público, lo que originó disturbios en pequeñas ciudades aleda-
ñas a Caracas. Las protestas se expandieron por toda la capital y ciudades importantes. 
En el imaginario quedó grabado que “los más pobres bajaron de los cerros”, aludiendo 
a que la mayoría de los sectores populares en Caracas residen en las montañas que 



81InSURGentes

María Lionza en el imaginario nacional

La reina María Lionza es presentada de diversas maneras. La versión más 
popular la describe como una mujer indígena de extrema belleza, que se pasea 
por las montañas de Sorte, en el estado Yaracuy, en la región Centro-Occidental 
de Venezuela. Investigadores locales consideran las narrativas marialionceras 
como un mito amazónico básico que formaba parte de la espiritualidad de los 
pueblos Caquetía y Jirajara, quienes experimentarían de un modo corpóreo el 
trance en la Montaña de Sorte6.

Antolínez (1972) refiere que la cultura ancestral de los pueblos origina-
rios descubrió en ese lugar corrientes etéreas y telúricas que conforman un 
núcleo positivo de energía, donde el hombre es recorrido por ondas que le 
llegan del cielo y la tierra, que, al juntarse en su cuerpo, van a poner a rebullir 
fuerzas naturales que están en su parte media.

Desde esta referencia, estaríamos frente a una “entidad ancestral fantas-
magórica que burbujea e irradia hacia la Nación desde el cuerpo poseído del 

rodean la metrópolis. Se generalizaron los saqueos a comercios. La gente cargaba con 
alimentos, electrodomésticos, muebles, etc. La situación fue extrema y el jefe de Estado 
ordenó al Ejército controlar a como diera lugar los disturbios. Al día siguiente se decretó 
toque de queda y los muertos se contaron por centenas. El balance: 276 fallecidos según 
cifras oficiales, sin embargo, el Informe del Comité de Familiares de las Víctimas de los 
sucesos de febrero y marzo de 1989. publicado en 2007, se refiere a unos 500 muertos 
y más de tres mil desaparecidos. El “Caracazo” representa uno de los episodios más 
tristes de la historia contemporánea y representó la antesala a la aparición pública del 
teniente coronel Hugo Chávez Frías, el 4 de febrero de 1992.

6	 Los Caquetías y Jirajara fueron pueblos originarios que habitaron parte del Occiden-
te venezolano.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



82 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

indígena” (Ferrándiz 2004, 44). En este contexto, cobra fuerza el origen prehis-
pánico del culto a María Lionza (Pollak-Eltz 1985, Canals 2012), lo que pone en 
la mesa la rediscusión del asunto indígena en Venezuela y aspectos de la iden-
tidad nacional, considerando a esta expresión como la verdadera y auténtica 
religión venezolana, narrativa que igualmente refuerza la teoría del mestizaje.

Aprovecho para destacar que en el país hay libertad de cultos y a partir 
de la Constitución de 1999 no hay religión oficial (Ascencio 2012). La religión 
de María Lionza es practicada hoy día en todas las regiones del territorio na-
cional, entre distintas clases sociales, aunque su visibilización es más fuerte en 
los sectores social y simbólicamente subordinados7.

Los orígenes de la religión marialioncera no se pueden precisar con exac-
titud. La antropóloga Pollak-Eltz (1985) hace referencia a manuscritos del si-

7	 La indigeneidad del culto a María Lionza se ha estructurado en estudios que refieren a 
la continuidad cultural entre esta práctica religiosa -en donde el trance e invocación de 
espíritus es elemental-y ciertas ceremonias sagradas propias de los pueblos origina-
rios, practicadas antes de la llegada de los españoles a lo que actualmente es el territo-
rio venezolano. Barreto (1998) indica que esta posición sobra fuerza basándose en res-
tos arqueológicos como estatuillas de diosas y/o vestigios funerarios. También destaca 
la pervivencia en el culto de algunos elementos simbólicos del mundo amerindio, entre 
ellos la serpiente, las quebradas, el tapir y la adoración a diosas femeninas asociadas a 
la fertilidad, razón por la cual, los defensores de esta teoría hablan de filiación cultural 
entre la forma actual de la religión marialioncera y la cosmogenia indígena prehispáni-
ca. Otras posiciones hacen hincapié en la naturaleza moderna del culto, en especial des-
de 1940 cuando el paso de la ruralidad a la industrialización del país originó el éxodo 
del campo a la ciudad, caldo de cultivo para la fusión de diversas formas de expresión 
religiosa, en las que se incluirían ciertas supervivencias indígenas, consolidando y ex-
pandiendo la forma que en la actualidad mantienen los practicantes con los espíritus de 
las cortes y la propia reina.



83InSURGentes

glo XVIII que permanecen en el Archivo Nacional de Caracas, en los que los 
españoles informan de prácticas rituales de “naturaleza diabólica” en las mon-
tañas de Chivacoa, que hoy se ubicarían precisamente en Sorte. El culto conti-
nuaría de forma clandestina durante el periodo colonial, al tiempo que recibía 
influencia africana producto del desarrollo de la sociedad esclavista (Clarac de 
Briceño 1970).

Por otra parte, Barreto (2001) indica que las referencias más remotas a 
prácticas rituales que puedan considerarse originarias, deben buscarse en tes-
timonios orales que datan de principios de siglo XX, en los cuales campesinos 
de la región de Yaracuy discuten la existencia de una devoción campesina y 
afrovenezolana a la reina María Lionza, caracterizada por la devoción a caci-
ques indígenas y héroes de la independencia como Simón Bolívar, razón por la 
cual siempre se le ha asociado como una especie de magma primigenio de la 
identidad nacional y la herencia aborigen.

Esta es la razón por lo que algunos investigadores del culto (Barreto 
1990, 1998; Canals 2010) refieren que sobre María Lionza se fueron recondu-
ciendo leyendas de pueblos originarios hacia la reconfiguración de lo nacional, 
en una línea de trabajo que centró sus esfuerzos en la búsqueda de la memoria, 
lo autóctono, la génesis de lo venezolano. Al filtrarse el mito de la matriz po-
pular de la que brotó inicialmente, se mezcló con otras versiones y surgieron 
configuraciones, formas devocionales y las cortes propias del culto que se ex-
panden por toda Venezuela.

En este sentido, lo que en otrora se desechó por considerarse supersti-
ción o cultos diabólicos, fue empleado desde el discurso oficial como símbolo 
de la nación, a pesar del rechazo de la iglesia católica y la comunidad científica. 
El presidente Marcos Pérez Jiménez, quien gobernó dictatorialmente a Vene-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



84 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

zuela entre 1952 y 1958, buscó convertir a María Lionza en un nuevo símbolo 
nacional (Canals 2010a, 2010b)8. Para ello, encomendó al escultor Carlos Coli-
na una escultura de la diosa cuya versión es la más popular.

Se trata de una exuberante fémina desnuda sobre un tapir o danta, animal 
muy presente en la simbología amerindia. En esta imagen María Lionza levanta 
con ambos brazos la estructura ósea de una pelvis, por lo que se vincula a una 
divinidad ligada a la fertilidad. Otros asocian la imagen a la madre de la patria. 
La estatua se ubicó en la autopista Francisco Fajardo, la más importante de la 
ciudad de Caracas. En 2021, el presidente Nicolás Maduro cambió el nombre 
de esta arteria vial por Cacique Guaicaipuro, una de las tres figuras que confor-
man las tres potencias de la religión marialioncera9.

La reina de Sorte, como también se le conoce, encajaba perfectamente en 
los esfuerzos por exaltar el sentimiento patriótico nacional: un personaje míti-
co y plural, lo que la convierte en una figura suficientemente transversal para 

8	 Tras la llegada de la democracia en 1958, si bien la imagen de María Lionza permane-
ció en el espacio público, desde los medios de comunicación se posicionó la imagen de 
una religión vinculada a la brujería. En 2004 se intentó trasladar la escultura al Paseo 
de Bellas Artes, donde se ubica la Galería de Arte de Caracas y el Museo de Ciencia. La 
directiva de este último se opuso al traslado, señalando que el sitio se convertiría en un 
espacio de magia negra.

9	 El cambio de nombre de autopista Francisco Fajardo a Cacique Guaicaipuro revivió ten-
siones en el país. Sectores conservadores y de la oposición venezolana consideraron 
que el gobierno simpatizaba con brujos y espiritistas, por lo que estas modificaciones 
formarían parte de rituales que buscan invocar a María Lionza para la perpetuación 
en el poder. El libro Los Brujos de Chávez (Placer 2015) relata los supuestos vínculos 
del comandante Chávez con “brujos y santeros” a los cuales habría acudido “desespe-
radamente como fórmula de poder”. El texto de alguna manera estigmatiza religiones 
distintas al catolicismo y retoma la tradicional dicotomía naturaleza-cultura.



85InSURGentes

que la pudieran adorar individuos pertenecientes a distintas clases sociales y 
procedencias étnicas.

En los sectores medios el culto se fortaleció en el ámbito privado y, la par-
ticipación en ciertos rituales como limpiezas, lectura de tabaco y una que otra 
consulta al espíritu de confianza, se hace con discreción. Incluso, en algunos 
casos se pide absoluta confidencialidad al médium “para que nadie se entere”. 
En los sectores populares no hay inconveniente en mostrarse públicamente 
como devoto de la reina o de cualquier espíritu de su amplio panteón, a pesar 
de la estigmatización que persiste hacia esta religión.

Con el paso del tiempo la figura de María Lionza comenzó a populari-
zarse y se afianzó la relación de la diosa con el territorio venezolano, aunque 
en plena instauración de la democracia en la década de 1960, practicantes del 
culto fueron perseguidos, encarcelados y acusados de ejercicio ilegal de la me-
dicina, acusaciones sustentadas en la Ley de Vagos y Maleantes, vigente en el 
país entre 1939 hasta 1997.

Esta carga estigmática hacia quienes asumen cultos distintos al catolicis-
mo romano oficial ha estado presente desde la conformación de la República, 
impulsada por las narrativas nacionales desprendidas desde las elites de la 
población, la Academia y la propia representación del catolicismo romano que, 
valiéndose de su poder mediático, controló prácticas y voces religiosas disi-
dentes, desplazándose, como ha ocurrido en otras regiones de América Latina, 
a categorías residuales como religiosidad popular, curanderismo y/o esoteris-
mo (Segato 2007, Frigerio 2018).

Durante la revolución chavista volvió a favorecerse esta práctica religiosa 
con el reconocimiento público otorgado a algunos de los espíritus más impor-
tantes del panteón marialioncero y el tratamiento dado al asunto indígena por 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



86 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

parte del presidente Hugo Chávez, quien impulsó grandes cambios en benefi-
cio de este sector de la población, incluyendo el reconocimiento de sus territo-
rios, lenguas y representación en la Asamblea Nacional (Kelly 2010).

Otros relatos fomentados por la tradición oral dibujan a María Lionza 
como una mujer blanca, dueña de una hacienda ubicada en el estado Yaracuy, 
cerca de la montaña de Sorte. Se llamaba María Alonso y sería española o hija 
de españoles, quien por su amor a estas tierras continuaría habitando y ope-
rando a través de rituales como la diosa María Lionza. Esta representación re-
fleja a lo blanco en el mestizaje venezolano y es la imagen que suele registrarse 
en las figuras de yeso en las que María Lionza aparece junto a Guaicaipuro y el 
Negro Primero.

Una tercera versión afirma que María Lionza es la propia Virgen de Co-
romoto, patrona de Venezuela, que apareció a los nativos de estas tierras en 
1651. En este sentido, la pregunta quién es María Lionza, no tiene una sola res-
puesta: es una mujer, una diosa, una princesa, española, indígena, una virgen. 
En esta religión cada devoto, cada médium, relata su historia sobre la reina de 
Sorte según sus conveniencias y necesidades. Como diría Lévi-Strauss, “todas 
las versiones del mito son el mito” (1968, 199). Es decir, todas las versiones 
sobre María Lionza dan sentido a la vida de los practicantes. No son historias 
alejadas de la gente, sino que funcionan como un asidero existencial para los 
médiums y consultantes.

Sin embargo, como ya lo afirmé previamente, el relato que más acepta-
ción tiene en Venezuela es el de la diosa indígena, símbolo de la venezolani-
dad y del pasado mítico de nuestra población aborigen. En la actualidad, María 
Lionza tiene un número importante de seguidores en el país y no se limita a gente 
proveniente de los sectores populares, aunque es donde tiene mayor arraigo.



87InSURGentes

Históricamente, la lógica marialioncera ha reivindicado la herencia negra 
e indígena en la construcción de la nación venezolana. No es casual que las tres 
potencias del culto, es decir, las tres deidades más poderosas están representa-
das por la propia reina María Lionza, el cacique Guaicaipuro visibilizando a los 
indígenas y el Negro Felipe, como símbolo de los esclavos africanos. En sí tres 
subalternos representantes del mestizaje criollo: la mujer, los pueblos origina-
rios y los negros contrabandeados desde África.

En este contexto venezolano, tan flexible y nada homogéneo en cuanto a 
prácticas religiosas se refiere, es necesario destacar que, en la mayoría de los 
casos, los vínculos de los practicantes y/o creyentes con los espíritus maria-
lionceros no se desarrollan bajo normas estrictas, sino que cada uno vive la 
religión a su manera. Es común observar a marialionceros asistir a rituales ca-
tólicos sin sentir que se pertenece a dos sistemas religiosos distintos. En Vene-
zuela, el catolicismo y el espiritismo característico de la religión marialioncera 
no se excluyen, se complementan.

En ambas se reconfiguran relaciones con los muertos poderosos eleva-
dos a los altares por los propios fieles, también se reinterpretan los vínculos 
con los santos católicos, los cuales son adaptados dependiendo de las nece-
sidades de los practicantes. Esta plasticidad y preponderancia de la reina de 
Sorte en la cultura venezolana, sin duda es determinante a la hora de observar 
el imaginario religioso nacional, en el cual, la presencia de los muertos pode-
rosos en la cotidianidad resulta un elemento inobjetable. Dicho de otra forma, 
nuestra vida depende en gran parte, del tipo de pacto que establezcamos con 
los muertos (Restrepo 2000).

Pero antes de profundizar en asuntos relacionados a esta nueva recon-
figuración de narrativas nacionales que se van entretejiendo entre la revolu-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



88 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

ción chavista y la reina María Lionza, es necesario presentar, desde la óptica de 
nuestros interlocutores en el 23 de Enero, en qué consiste este culto espiritista 
y el abanico de posibilidades que ofrece a la hora de elevar muertos a las cortes 
de la reina o, a los altares domésticos de las familias en donde tienen el mismo 
valor y poder que los santos católicos.

Por ejemplo, mientras hice trabajo de campo en la parroquia caraqueña 
del 23 de Enero conocí a Pedro. Me lo presentó mi amigo Esteban, quien me 
acompañó desde 2015 en mis recorridos por los lugares que resultaban de 
interés para mi trabajo etnográfico. Días previos a mi encuentro con Pedro, 
Esteban me informó que una amiga vinculada al espiritismo le había confesado 
que el comandante Hugo Chávez Frías era invocado en el culto a María Lionza.

Inmediatamente le manifesté que deseaba entrevistar a algún practican-
te y, si nos daba tiempo, visitar la montaña de Sorte y presenciar algunas po-
sesiones. Así el destino me llevó a Pedro, quien se convirtió en médium desde 
muy joven. Nació en 1976 y cuando cumplió 14 años su padre le fue transmi-
tiendo lo que él llama el “conocimiento necesario” para invocar espíritus desde 
un portal –centro de invocación– dentro de su misma casa, en el 23 de Enero. 
El centro de invocación es un espacio desde donde el médium puede estable-
cer comunicación directa con un espíritu.

Pedro es moreno, mide 1,75 aproximadamente y apenas culminó el se-
cundario. Le gusta vestir jeans y remeras rojas, afirma que ese es el color de la 
revolución y el de la reina de Sorte. Vive en concubinato con una mujer desde 
hace diez años y tiene dos hijos, una niña de ocho y un varón de diez10. Toda la 
familia está bautizada en el catolicismo, pero no asisten regularmente a misa. 

10	 El contacto con Pedro se registró en marzo de 2018.



89InSURGentes

En Venezuela se vive la religiosidad al margen de lo que establece la iglesia 
católica. Incluso, los venezolanos cuestionan constantemente la jerarquía eclesial, 
por lo que es común escuchar que “los venezolanos no son cureros”, en especial 
en las clases populares y desde tiempos coloniales. Sin embargo, la lógica cristia-
na –en combinación con el espiritismo–, guía los pasos de Pedro por este mundo 
terrenal, como él mismo afirmó tras una pregunta sobre la cotidianidad religiosa.

Su mujer, eventualmente lo ayuda cuando hace algunos trabajos, pero 
ella no entra en trance. Su deseo es que su hijo varón herede esta forma de 
ganarse la vida, tal como lo hace Pedro, quien cobra modestamente por sus 
servicios. Cree que el niño es sensible a interactuar con otros planos donde 
circulan entidades no humanas y sostiene que el niño ve y siente a los muertos.

Pedro no asiste a la capilla consagrada en el 23 de Enero a San Hugo Chá-
vez y que es celosamente resguardada por Elizabeth Torres. A pesar de ello, 
ve con buenos ojos que la gente use ese espacio para conectarse y recordar al 
“santo presidente”, categoría usada por los devotos/solicitantes para referirse 
al comandante Hugo Chávez, como lo afirmamos previamente. Con Pedro, “re-
volucionario a carta cabal” como él mismo se presenta, intentamos aproximar-
nos a los orígenes de la reina, “la madre” –como la llaman sus seguidores–, la 
protectora de sus hijos, la naturaleza y la patria venezolana.

Pedro me contó que María Lionza, la reina de Sorte, evidentemente fue 
una princesa indígena cuyo espíritu hoy día permanece en las montañas del 
estado Yaracuy. “Es como la madre de Venezuela, nuestra protectora”, agregó. 
Esta visión está en sintonía con ciertos intelectuales cuyos esfuerzos se han 
centrado en defender el origen prehispánico del culto. En este contexto, María 
Lionza sería la “poderosa e irascible señora de las aguas” (Antolínez 1972), 
cuya historia está marcada por la belleza y la tragedia.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



90 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Para Pedro, en efecto, se trató de la hija de un cacique local, que al nacer 
con ojos claros confirmó la profecía sobre la destrucción de su pueblo. El pa-
dre se negó a sacrificarla y ofrecerla a la dueña de la laguna de Nirgua –una 
anaconda–. El instinto paternal la llevó a protegerla y encerrarla en una cueva 
rodeada de guardias, impidiéndole salir y contemplar su propia imagen, evi-
tando así que se cumpliera el augurio, el propio apocalipsis, la destrucción de 
la comunidad.

Pero ocurrió lo inesperado, la princesa escapó, se reflejó en las aguas de 
la laguna y su cara comenzó a metamorfosearse en el rostro de la serpiente. Se 
fusionaron, se convirtieron en una sola entidad, provocando una gran destruc-
ción. A pesar de la catástrofe, la niña indígena se erigió como la reina de la mon-
taña, de los ríos, de los animales, ama de la naturaleza: la poderosa María Lionza.

Le consulté a Pedro sobre las características del culto en los tiempos ac-
tuales, a lo que me respondió que es muy variable y va a depender de la perso-
nalidad del médium y el tipo de espíritu que invoquen. Me aclaró que es un cul-
to de posesión en el cual participa una gran cantidad espíritus. Sería imposible 
cuantificarlos porque la entrada y salida al panteón sagrado es muy dinámica.

Me habló de las cortes o categorías de espíritus que son agrupados por 
características en común. Estas cortes vienen a unificar a un amplio panteón de 
seres poderosos por los oficios que cumplían en vida, invocados para resolver pro-
blemas de la cotidianidad, ofrecer consejos y tratar enfermedades de todo tipo.

La más famosa dentro de las cortes clásicas es la médica, encabezada por 
el espíritu del doctor José Gregorio Hernández, el santo popular más emblemá-
tico de Venezuela, cuya beatificación fue anunciada por el Vaticano en junio de 



91InSURGentes

2020 y materializada el 30 de abril de 202111. La permanencia de José Gregorio 
Hernández en el panteón marialioncero y como beato católico, lo convierten en 
el muerto más poderoso del país. Esta dualidad ha generado históricamente fuer-
tes tensiones entre espiritistas y católicos, quienes se adjudican el derecho abso-
luto por la interpretación simbólica de lo que representa el médico de los pobres.

Volviendo a las dinámicas de los médiums, estos pueden trabajar desde 
un altar doméstico –o portal– o en algunos parajes en medio de la naturaleza. 
Por lo menos una vez al año se hace una peregrinación a la montaña de Sorte. 
De acuerdo con Pedro, en determinadas ciudades hay hospitales místicos, en 
los que espiritistas exclusivos de la Corte Médica, trabajan en conjunto con 
espíritus de doctores muy emblemáticos, para atender las tempestades que 
azotan al cuerpo y la mente. 

Por ejemplo, Pedro trabaja a tiempo completo con la Corte Chamarrera 
–o curandera– que invoca a campesinos con conocimientos para tratar ciertos 
padecimientos. A veces bajan para ofrecer consejos. Cada vez que un espíritu 
se apodera del cuerpo de la materia, elevan su luz espiritual y pueden expiar 
pecados cometidos en vida. “El médium simplemente presta su cuerpo y faci-
lita todo este proceso, por eso practicamos las velaciones, o sea, el cuerpo del 

11	 José Gregorio Hernández fue un médico venezolano nacido en el pueblo andino de Is-
notú, estado Trujillo en 1864. Fue criado en una familia conservadora y rigurosamente 
católica. En 1888 se graduó en Ciencias Médicas y se especializó en París en Histología 
Normal y Patológica, en Bacteriología y en Fisiología Experimental. En 1891, a su regre-
so a Caracas, asume las cátedras de Fisiología y Bacteriología en la Universidad de Cara-
cas. Ferrándiz (2004) relata que en vida era considerado un hombre piadoso benefactor 
de los pobres. El 29 de junio de 1919 fue atropellado por uno de los escasos carros que 
circulaban por la capital venezolana, conducido por un paciente suyo. Juan Pablo II o 
declaró venerable en 1986. Se prosiguen los esfuerzos para su canonización.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



92 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

creyente acostado en el piso es rodeado de velas, este procedimiento permite 
la sanación absoluta”. A veces Pedro hace trabajos con espíritus de la Corte In-
dia, lo que evidencia el tránsito y porosidad entre las cortes.

El culto tiene una serie de cortes históricas como la india, libertadora, 
médica, celestial. Las cortes más nuevas evidencian el dinamismo marialionce-
ro, entre ellas se encuentra la corte malandra, conformada por espíritus de de-
lincuentes abatidos en enfrentamientos policiales. Es una corte polémica que 
enfrenta a los espiritistas tradicionales con los de vanguardia. Esta categoría 
de espíritus surgió en la década de 1990, vinculada a la violencia generalizada 
en los barrios pobres de Venezuela.

Fuera del culto marialioncero, algunos jóvenes son venerados en todo 
el país y constituyen un grupo de muertos a los que la gente común –incluso 
policías– les pide protección diaria. En Mérida, ciudad ubicada en la zona an-
dina, es visible el culto a Machera (Franco 2009-2011, Flores 2014), malandro 
fabulador y arriesgado, que murió de un centenar de balazos de la policía, tras 
una persecución épica en que desarmó y mató a varios uniformados12.

12	 En Venezuela otros muertos poderosos interactúan con los vivos sin pertenecer al pan-
teón de María Lionza. En Caracas, se rinde culto a María Francia, joven estudiante, que, 
de acuerdo con el catálogo del Instituto de Patrimonio Cultural, era hija de una familia 
adinerada. Cuando murió (picada por una serpiente), muchos de sus compañeros de 
clases rogaban favores para aprobar los exámenes. La joven concedió lo solicitado y hoy 
día es la “santa” de los estudiantes. Su tumba está ubicada en el Cementerio General del 
Sur, el más grande y antiguo de la ciudad de Caracas. En este mismo camposanto hace 
gala otro muerto poderoso: Victorino Ponce, fallecido en 1880. En vida fue albañil y 
carpintero. Desde hace 30 años la tumba es cuidada por José Ferrer, quien afirma que 
Victorino se le apareció en sueños y le encomendó cuidar su tumba. Hoy día es conocido 
como el santo de las casas. Los creyentes le piden vivienda. En vida se le recuerda por 
construir casas de forma gratuita para los más pobres. También demuestra su poder ayu-



93InSURGentes

Vemos que el espiritismo marialioncero representa un culto que recon-
figura aspectos de la cotidianidad vinculados a las necesidades de los propios 
fieles. Queda claro que es una práctica que en la actualidad es el reflejo de 
cultos indígenas, cosmopraxis traídas por esclavos africanos y el catolicismo 
español. Este híbrido se vio afectado por la llegada a principios del siglo XX del 
espiritismo kardeciano y de más reciente data la santería cubana y la Umbanda.

No obstante, existe cierto consenso entre los investigadores sobre la gé-
nesis del culto a María Lionza. Tal como lo conocemos hoy, esta práctica se 
constituye a partir de 1940 coincidiendo con la masiva migración rural a los 
centros urbanos que se registró en Venezuela tras la explotación petrolera, 
constituyendo un interesante prisma en el que distintas prácticas se fueron 
fusionando hasta configurar la religión que tenemos hoy día, abriendo un aba-
nico de posibilidades dentro del propio panteón espiritista como fuera de él.

Además, la religión de María Lionza es practicada en todo el territorio na-
cional con énfasis en ciudades como Caracas, Maracaibo, Valencia, Barquisime-
to, San Felipe y Maracay. Sin embargo, el centro de peregrinación por excelen-
cia es la Montaña de Sorte, de donde proceden los datos etnográficos de mayor 
data sobre el culto, que se remontan a principios del siglo XX (Barreto 1998).

En la actualidad sigue caracterizándose por la invocación de espíritus 
por parte de médiums o materias, que bajan al plano terrenal a curar o brindar 
consejos, expiando de esa forma los pecados que cometieron en vida, además 
de incrementar su luz espiritual. Hoy día el culto mantiene su fuerza en todo el 

dando a los devotos a comprar automóviles. Su tumba está llena de casitas de madera y car-
tón, así como placas de carros recién adquiridos por los creyentes. Febres Cordero (1923) 
igualmente describe el culto a Gregorio Rivera, quien murió en 1740 en Mérida. A pesar de 
asesinar a un sacerdote durante un ataque de ira, la gente hoy día le pide protección.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



94 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

territorio nacional y está presente a través de centros espiritistas que abundan 
en los barrios más populares, hospitales místicos y portales en medio de bos-
ques cercanos a centros urbanos.

Precisamente, Pedro me informó que al comandante Chávez comenzó a 
invocársele en el marco de esta expresión religiosa antes de que se cumplieran 
los cinco años de su siembra13. Con este beneficio se estaría incumpliendo una 
especie de norma entre los practicantes que establece que deben pasar por lo 
menos 15 años para que un espíritu baje a este plano a interactuar con los vivos. 

Agregó que el espíritu de Chávez es de tanta luz, que deidades superiores 
le conceden este beneficio para que continúe alerta sobre los acontecimientos 
que ocurren en el país, lo que lo convierte desde esta lógica en una especie de 
consejero espiritual y político. Desde las posiciones de Pedro, María Lionza 
viene a reivindicar a los desposeídos, a los negros e indígenas, a los más po-
bres, razón por la que Simón Bolívar estaría al frente de la corte Libertadora, 
integrada por espíritus de héroes de la patria, que intervinieron en las batallas 
por alcanzar la independencia venezolana.

No en vano –prosigue– Hugo Chávez ingresó al panteón de los espíritus 
militares desde donde, de acuerdo con este cosmos alternativo, sigue operan-
do en el mundo de los vivos, trabajando por Venezuela junto a otros “espíritus 
de mucho nivel”, que de vez en cuando son activados por los médiums más pode-
rosos para que ofrezcan consejos sobre las dinámicas de la realidad venezolana.

Pedro recordó que la conexión entre Chávez y Bolívar es muy fuerte, in-
cluso, para muchos médiums, Chávez es la reencarnación de Bolívar.

13	 Recordemos que en 2018 los devotos/solicitantes de Hugo Chávez reafirmaban que el 
comandante no murió, sino “sembró.” De acuerdo con esta lógica, su legado prosigue 
echando profundas raíces y mantiene firme las convicciones revolucionarias.



95InSURGentes

El espíritu del Libertador, que es uno de los espíritus de luz que más ha ascen-
dido en la escala de los espíritus, siempre apoyó a Chávez, por eso, tras su siem-
bra, Chávez entró sin contratiempos al panteón marialioncero. Bolívar siempre 
acompañó a Chávez, por eso el presidente dejaba una silla siempre vacía, pero 
no estaba vacía, ¿sabes quién estaba ahí sentado? El mismísimo Bolívar. Ahora 
mismo trazan estrategias para bajarlas a este plano y enfrentar las guerras que 
nos vienen que son muchas, eso está vaticinado. También un plan de gobierno 
espiritista, porque también deben corregirse muchas cosas.
(Nota de campo, marzo de 2018).

Quiero aclarar que, si bien la sacralización que pretendemos mostrar en 
este artículo no está relacionada directamente al culto marialioncero, la plas-
ticidad de esta expresión religiosa históricamente ha permitido el ingreso a su 
extenso panteón a muertos de diversa índole, elemento que de alguna manera 
se ha arraigado fuertemente en la vida cotidiana de la sociedad venezolana, 
por lo que es muy común que en diversos pueblos y ciudades, la gente lleve 
a sus altares domésticos a sus propios muertos, e iniciando una relación que 
puede durar por años.

Este elemento permite adjudicar cierta textura sagrada (Martín 2007) a 
determinados políticos y a otros seres considerados excepcionales por la gen-
te. El mismo Bolívar y el dictador Juan Vicente Gómez, quien gobernó el país 
entre 1908 y 1936, son venerados y consultados en el culto. El propio Liber-
tador es llamado eventualmente para que ofrezca su punto de vista sobre los 
acontecimientos que experimenta Venezuela (Ferrándiz 2004), en especial, en 
tiempos de turbulencia política y económica.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



96 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Chávez, María Lionza y la cosmopolítica venezolana

Los esfuerzos del presidente Marcos Pérez Jiménez de convertir a María 
Lionza en un símbolo de la nación se vieron reflejados en el proyecto denomi-
nado Nuevo Ideal Nacional, caracterizado por un ambicioso plan de infraes-
tructuras que buscaba modernizar al país con grandes autopistas y edificios de 
envergadura. La intención del general Pérez Jiménez era atraer capital extran-
jero y legitimar un fuerte discurso nacionalista que en esencia estuvo marcado 
por una ideología sincrética. Con el derrocamiento de Pérez Jiménez en 1958 y 
el advenimiento de la democracia, comenzaría una nueva etapa para el imagi-
nario marialioncero y el culto a los muertos en general.

Fieles y médiums fueron duramente perseguidos en la década de 1960 
acusados de ejercicio ilegal de la medicina y brujería. Fueron encarcelados de 
acuerdo con lo establecido en la Ley de Vagos y Maleantes. A pesar de los se-
ñalamientos, en 1973, Beatriz Veit-Tané, una carismática y mediática médium, 
organizó un partido político y se presentó sin éxito en las elecciones presiden-
ciales en representación del culto a María Lionza, según ella misma profesaba 
(Pollak-Eltz 1983, Barreto 2001)14.

Esta mujer hizo grandes esfuerzos en crear una ortodoxia espiritista, una 
estructura burocrática centralizada y pautas normativas para el culto que no 
tuvieron aceptación dentro del resto de materias, quienes la acusaban de afán 

14	 Veit-Tané se convirtió en una relevante figura pública y se autoproclamó representan-
te máxima del culto. Estaba convencida de que la ciencia se rendiría ante la poderosa 
realidad del espiritismo. Fue amante de importantes políticos y militares, pero cobró 
notoriedad por su romance con José Luis Rodríguez, el Puma. Según la médium, el éxito 
inicial de el Puma fue consecuencia directa de un pacto con María Lionza.



97InSURGentes

de notoriedad (Ferrándiz 2004). Veit-Tané escribió el libro María Lionza y yo 
y en 1981 registró la Organización Mundial de Identidad e Integración de los 
Pueblos, orientada a la recuperación de las raíces indígenas ancestrales.

Con Chávez en el poder vendría una nueva etapa de reconocimiento al 
asunto indígena y a la población afrodescendiente que, de alguna manera, be-
nefició esta expresión religiosa. Sin embargo, algunas informaciones señalan 
que cuando se estaba confeccionando el proyecto bolivariano –mucho antes de 
la llegada de Chávez al poder– se planteó la necesidad de crear una religión na-
cional a partir del culto a María Lionza. Douglas Bravo15, exguerrillero y uno de 
los intelectuales que acompañó a Chávez en la materialización del movimiento 
bolivariano, indicó en algunas entrevistas que no era posible edificar una civi-
lización distinta a la capitalista, sin una nueva visión ecológica y religiosa.

Estas aspiraciones estarían llamadas al fracaso por los fuertes vínculos 
de la religión de María Lionza con el catolicismo popular, del cual es insepa-
rable debido al uso de oraciones y santos católicos por parte de algunos mé-
diums y consultantes. Más allá de esta afirmación, María Lionza representa un 
cosmos alternativo en el cual se usa la historia de los espíritus de los muertos 
–héroes de la independencia, negros y caciques– en actos “en provecho del 
Estado” (Taussig 2015, 15), lo que nos pone en presencia de relaciones alterna-
tivas dentro de una cosmología particular, en donde los espíritus desarrollan 

15	 Douglas Bravo (1932-2021) fundó en 1962 un movimiento guerrillero que combatió 
intermitentemente al Ejército durante el gobierno de Rómulo Betancourt, recién ins-
taurada la democracia. En la década de los 80’s se infiltra en la Fuerza Armada Nacional 
y contactó a Hugo Chávez, a quien acompañó en el llamado Movimiento Revolucionario 
200, con el que recorrieron el país difundiendo sus ideas. Siempre sostuvo un discurso 
nacionalista y antiimperialista. Murió por complicaciones por la COVID 19.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



98 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

sus agendas y se refuerzan los vínculos entre humanos y no humanos, trans-
formando la composición material del mundo.

En este sentido, estaríamos inmersos en una forma distinta de hacer polí-
tica –la cosmopolítica–, en la que nuestros interlocutores consideran a Chávez 
la reencarnación de Bolívar, el santo-presidente, un muerto poderoso, o un ser 
vergatario –único, excepcional–, dentro de un mundo múltiple y divergente.

Stengers (2007) señala que la política no debería restringirse únicamen-
te a nuestros prójimos humanos, destacando que debería comprender la pro-
blemática reunión de las muchas concretas, heterogéneas y duraderas formas 
de valor que componen la realidad. Al respecto, Stangers (2007) sostiene que 
el prefijo cosmos debería comprender la problemática reunión de las muchas 
formas de valor concretas, heterogéneas y duraderas que componen la reali-
dad, incluyendo pues, seres tan dispares como los ancestros, cuyas tradiciones 
les han enseñado a comunicarse con los muertos.

En sintonía con esta visión de la cosmopolítica venezolana, hemos adver-
tido algunas conexiones entre las políticas públicas del gobierno bolivariano 
que dirigió Hugo Chávez en el periodo 1999-2013 y la historiografía reescrita 
por los seguidores del culto a María Lionza. Mientras Hugo Chávez gobernó rei-
vindicó este culto y parte de esa historia invisibilizada que involucra a negros e 
indígenas en la construcción de la identidad nacional, tomando en considera-
ción que la figura de María Lionza comparte lo más alto del podio con el Negro 
Primero y el cacique Guaicaipuro.

Por ejemplo, el 8 de diciembre de 2001, los restos simbólicos del caci-
que Guaicaipuro fueron llevados por el entonces presidente Hugo Chávez al 
Panteón Nacional –lugar donde descansan los restos de los héroes de la pa-
tria– para recordar la resistencia de los pueblos originarios ante la penetración 



99InSURGentes

europea. También, su imagen fue estampada en el billete de 10 bolívares y el 
12 de febrero de 2003 fue lanzada la Misión Guaicaipuro, oficializada con el 
Decreto Presidencial 3.040 en el año 2004.

Este programa gubernamental estuvo dirigido a delimitar territorios an-
cestrales de los pueblos originarios de Venezuela y restaurar derechos civi-
les. En agosto de 2007 la misión se convierte en Comisión Presidencial Misión 
Guaicaipuro, publicada en la Gaceta ordinaria 38.758.

Igualmente, los restos simbólicos de Pedro Felipe Camejo, el Negro Pri-
mero –a quien se menciona en los textos escolares sin mucha profundidad–, se 
llevaron durante el gobierno de Nicolás Maduro al Panteón Nacional el 24 de 
junio de 2015 y, en la gestión de Hugo Chávez, su rostro fue estampado en el bi-
llete de 5 bolívares. En los cambios que sufrió la moneda venezolana en 2017, 
se mantuvo la imagen de ambas figuras en la impresión de billetes.

Como vemos, el culto a María Lionza reescribe la historia de Venezuela 
y la caracterización nacionalista de los personajes está muy presente. Amodio 
(2007) señala que los practicantes de esta religión usan datos de la historio-
grafía oficial pero reestructurada y reescrita desde las exigencias identificato-
rias de los grupos populares. Por ejemplo, afirman que Bolívar no nació en Ca-
racas sino en el pueblo afrodescendiente de Capaya, estado Miranda. Además, 
creen que era mulato, hijo de español con una negra esclava, por lo que tendría 
rasgos distintos a los presentados en los textos escolares.

No es casualidad entonces, que el Gobierno Bolivariano incluyó a Capaya 
–donde la familia Bolívar tenía una hacienda– en el plan de excavaciones del 
Proyecto de Arqueología Bolivariana del Instituto de Patrimonio Cultural de 
Caracas (2006) y, en el año 2010, el presidente Hugo Chávez ordenó la exhu-
mación de los restos de Bolívar ante sospechas de un posible envenenamiento.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



100 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Luego, con información forense, se reelaboró el rostro del Libertador, 
presentando claros rasgos fenotípicos de un mulato. Estos hechos de alguna 
manera vinculan el culto descrito por Taussig (2015), con políticas emprendi-
das en el gobierno de Chávez para reivindicar la historia negra e indígena y la 
sacralización misma del expresidente venezolano, lo que nos muestra esquemas 
de una realidad cosmopolítica que se aleja de las narrativas sobre las cuales se 
estructuró el modelo de nación, en las que se destaca el origen europeo de Bolívar.

Sin embargo, el discurso del chavismo igualmente dialoga con el modelo 
de la homogeneización civilizatoria y con el modelo ideológico del sincretismo, 
al hacer hincapié en la nación mestiza que terminó desdibujando las particula-
ridades de grupos indígenas y afrodescendientes.

La antesala a la sacralización de Chávez

Simón Bolívar es una de las figuras estelares del culto a María Lionza y 
como ya he afirmado, lidera la corte Libertadora, cuyos espíritus se caracte-
rizan por mostrar gallardía y sentimiento nacional. Durante las invocaciones 
hechas a Bolívar en la década de 1990, Ferrándiz (2004), vio reflejado cómo la 
fuerte crisis económica, política e ideológica en la que estaba sumida Venezue-
la en esos años se filtró a la corporalidad del culto, convirtiendo el trance en 
un espacio de crítica social y de duelo popular, por el desmoronamiento de un 
ideal político (2004, 27-28).

Estas invocaciones de alguna forma tienen una fuerte carga política que 
quizá explique las simpatías demostradas por algunos presidentes al culto a 
María Lionza. La etnografía hecha por Ferrándiz muestra cómo las diferentes tra-
mas de los espíritus se activan, desactivan y transforman según la percepción po-



101InSURGentes

pular de las circunstancias políticas y sociales del país. En relación con los escena-
rios políticos, que de acuerdo con Ferrándiz es la caja de resonancia más adecuada 
para examinar el espíritu de Bolívar, se pueden producir transferencias hacia el 
cuerpo de sentimientos colectivos de crisis, estabilidad, perplejidad o euforia.

Esto explica el por qué el espíritu de Bolívar tras la década de 1990 se 
manifestara a través de los médiums como un hombre angustiado y expresara 
críticas a un Estado venezolano que “le había traicionado de nuevo”, preocupa-
ción que justifica la efervescencia que causó el intento de golpe de 1992 con-
tra un gobierno neoliberal, cuyo protagonista, el teniente coronel Hugo Chávez 
Frías, fue objeto de oraciones en las que se le ruega por recuperar la confianza 
en el país y castigo para los políticos del momento.

Estas manifestaciones de alguna manera estaban en sintonía con el Bo-
lívar visualizado por Ferrándiz en el cuerpo de los médiums, que se quejaba 
por la forma en que los políticos tradicionales habían deshonrado a la tierra 
venezolana, situación que “le quemaba los pies” y le producía “tos muy violen-
ta, casi furiosa y un sentimiento generalizado de asfixia y enfermedad aguda. El 
trance quedaba dominado por síntomas de la tuberculosis” (2004, 28).

La zozobra expresada por el espíritu de Bolívar es descrita por Ferrándiz 
como una expresión elocuente del descontento de los sectores populares con 
la deriva del Estado venezolano en la década de 1990, asociada al retroceso 
temporal de su versión triunfante. En este contexto, Chávez –dentro y fuera de 
la religión marialioncera– se convirtió en un mesías que vendría a seguir con 
los proyectos de Bolívar.

En este sentido, la génesis de los modos de vínculo hacia la figura de Chá-
vez podría tener conexiones con el culto a Simón Bolívar. Pollak-Eltz (2000) 
afirma que un grupo considerable de marialionceros, tras la intentona golpista 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



102 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

del cuatro de febrero de 1992, consideró al comandante Chávez como la reen-
carnación de Bolívar y este a su vez, la reencarnación del cacique Guaicaipuro, 
quien luchó férreamente contra el dominio español en tiempos de la conquista. 
Además, evidencié empíricamente, en el 23 de Enero, que igualmente católicos 
y evangélicos pentecostales veían en Chávez un mesías que, con la guía de Bo-
lívar, liberaría al pueblo y crearía una tierra de “leche y miel”.

Salas (1987) hace referencia a que Simón Bolívar fue mitificado por los 
sectores más vulnerables como reivindicador de las clases que están fuera de 
las esferas del poder, por lo que se convirtió en mensajero divino, que abre 
caminos y genera sentimientos mesiánicos en sus admiradores que esperaban 
una nueva liberación, la llegada de un nuevo mesías.

En otros textos, Carrera Damas (1973), Salas (2000) y Pino Iturrieta 
(2003), relatan que en el imaginario popular Bolívar está dotado de poderes 
para proteger y velar por las necesidades del pueblo venezolano y esa idea 
también se extendió y afianzó en torno a la imagen del comandante Chávez, 
quien, para muchos, a pesar de su desaparición física, sigue siendo el presiden-
te desde otro plano.

No es casual, entonces, que las reflexiones del espíritu de Bolívar obser-
vadas por Ferrándiz, sirvieran de telón para que, una vez materializado el in-
tento de golpe por parte del teniente coronel Hugo Chávez contra el presidente 
Carlos Andrés Pérez en 1992, se iniciara un proceso de sacralización que le 
endosaba a Chávez cierta textura sagrada, una especie de mesías que sacaría al 
país sudamericano de la crisis económica y política, como lo reza una plegaria 
descrita por Taussig (2015) denominada el “Chávez Nuestro”.

Tras la siembra del comandante Hugo Chávez el 5 de marzo de 2013, 
fueron gestándose prácticas cosmopolíticas en las que la muerte juega un rol 



103InSURGentes

importante en la vida de los vivos, estableciéndose una red de relaciones casi 
humana que involucra sujetos comunes y dirigentes políticos, con una serie 
de espíritus considerados sagrados y que son reales en la medida que alteran 
prácticas y relaciones entre humanos y no humanos, transformando la forma 
de vivir la política, lo que nos lleva a reflexionar acerca de nuevas epistemolo-
gías y metodologías para el abordaje de estas situaciones que, en términos de 
Stengers (2007), nos lleva pensar en la ontología política del mundo.

En este sentido, la cosmopolítica trae una visión distinta de la política y 
desde las ciencias sociales debe ponerse atención a esos compromisos entre 
saberes y mundos distintos, posibles y comunes. En el caso venezolano, por 
ejemplo, observé cómo los espíritus alteran prácticas, relaciones entre huma-
nos y no humanos y transforman la composición material del mundo, gene-
rando tensiones, nuevas relaciones en el ámbito social y hasta participación en 
tiempos de comicios, en los cuales, por ejemplo, se usa con insistencia, desde 
el sector oficial, la imagen de Hugo Chávez, en especial, sus ojos vigilantes en 
murales.

También, su voz alerta en cuñas de radio y televisión sobre los peligros 
que enfrenta la revolución bolivariana, por lo que invita a votar masivamente 
por lo candidatos de la revolución que emprendió años atrás. En esta direc-
ción, Yánez (2000), quien entrevistó en diversas oportunidades al comandante 
Chávez, afirmó que el proyecto bolivariano del presidente estaba inspirado en 
mensajes de ultratumba, lo que, a su juicio, no puede tomarse como indicio de 
inferioridad intelectual, porque grandes hombres de la historia creían y creen 
fielmente que algunos pensamientos les son dictados desde el otro mundo.

Incluso, llegó a considerar que ese gobierno era espiritista, es decir, Chá-
vez ejerció el poder por orientación divina, lo que tampoco es motivo de asom-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



104 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

bro en un país en el cual los medios de comunicación consultan a los babalaos 
para revelar predicciones cuando nos aproximamos al año nuevo16.

Elizabeth Torres y otros devotos/solicitantes en el 23 de Enero no dudan 
de esta apreciación. Consideran que el presidente Chávez sigue comunicándo-
se con Nicolás Maduro, quien ha afirmado públicamente que a veces sube al 
Cuartel de la Montaña a comunicarse con el “comandante eterno y supremo”, 
razón por la cual validan la anécdota del pajarito que le susurra al oído con-
sejos para gobernar en revolución. Incluso, algunas personas aseguraron que 
han visto merodear al comandante Chávez en los alrededores de la capilla y el 
cuartel de la Montaña, en especial, durante los días de protesta contra el go-
bierno o de amenazas imperiales contra Venezuela.

Frente a esta realidad social y cosmopolítica, se hace necesario descen-
trar la mirada. Pero descentrar la mirada también conlleva a practicar una an-
tropología más simétrica, que renuncie de modo riguroso a todo presupuesto 
sobre la mejor adecuación de nuestras categorías frente a la de las personas 
con quienes trabajamos (Goldman 2016). Es indispensable dejar atrás el pro-
blema que representan los preconceptos propios para hacer referencia a los 
grupos que se estudian. Se hace necesario recordar que trabajamos con un tipo 
de funcionamiento del cosmos, que altera las bases ontológicas del sentido co-
mún básico de la separación naturaleza/cultura occidental. 

16	 Sacerdotes de la religión yoruba. Entre otros asuntos, pueden predecir el futuro.



105InSURGentes

Bibliografía

Amodio, Emanuele. 2009. Las cortes históricas en el culto a María Lionza en Venezue-
la: construcción del pasado y mitologías de los héroes. Revista Venezolana de 
Economía y Ciencias Sociales, vol. 15, no. 3: 157-168.

Antolínez, Gilberto. 1972. Hacia el indio y su mundo. Barquisimeto, Venezuela: Edicio-
nes Universidad Centro-Occidental Lisandro Alvarado.

Ascencio, Michelle. 2007. Las diosas del Caribe. Caracas, Venezuela: Editorial Alfa.
______. 2012. De que vuelan, vuelan. Imaginarios religiosos venezolanos. Caracas, Vene-

zuela: Editorial Alfa.
______. 2013. El presidente no es un líder religioso. En La política y sus tramas. Mi-

radas desde la Venezuela del presente, 147-150. Caracas, Venezuela: Ediciones 
UCAB-Konrad Adenauer Stiftung.

Barreto, Daysi. 1998. María Lionza. Genealogía de un mito. Tesis doctoral mimeografia-
da. Caracas, Venezuela.

Caballero, Manuel. 2000. La gestación de Hugo Chávez. Madrid, España: Los libros de 
la catarata.

Canals, Roger. 2010a. Limage nomade. Une étude sur les représentations de la déesse 
María Lionza au Venezuela. Saarbrücken: Éditions Universitaires Européennes.

_____. 2010b. Studyng images through images. A visual ethnography of Maria Lionza´s 
cult in Venezuela. En: Visual Research Methods in the Social Sciences, editado por 
Stephen Spencer. Londres: Routledge.

______. 2012. Del indio mítico al mito indígena: la representación de la corte india en el 
culto a María Lionza y el socialismo del siglo XXI. Religión e ideología: 225-256.

Carrera Damas, Germán. 1973. El culto a Bolívar. Caracas, Venezuela: Ediciones de la 
Biblioteca de la Universidad Central de Venezuela.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



106 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Clarac de Briceño, Jacqueline. 1970. El culto a María Lionza. América indígena, vol. 
XXX, no. 2.

Delgado-Flores, Carlos y Jaime Palacio Rada, coord. 2018. Público y sagrado. Religión 
y política en la Venezuela actual. Revista Temas De Coyuntura, no. 76-77.

Febres Cordero, Tulio. 1923. El alma de Gregorio Rivera. En: Archivos de Historia 
y Variedades. Tomo II, 303-319. Caracas, Venezuela: Parra León Hermanos 
Editores.

Ferrándiz, Francisco. 2004. Escenarios del cuerpo. Espiritismo y sociedad en Venezuela. 
Bilbao, España: Publicaciones Universidad de Deusto.

Flores Martos, J. 2014. Iconografías emergentes y muertes patrimonializadas en Amé-
rica Latina: Santa Muerte, muertos milagrosos y muertos adoptados. AIBR Re-
vista de Antropología Iberoamericana, año 9, no. 2: 115-140.

Franco, Francisco. 2009. Muertos, fantasmas y héroes. El culto a los muertos milagrosos 
en Venezuela. Mérida, Venezuela: Ediciones de la Universidad de Los Andes.

______. 2011. El culto de los muertos milagrosos en Venezuela: ¿santos, espíritus o hé-
roes? Márgenes, vol. 9, no. 10: 25-34.

Frigerio, Alejandro. 2002. Outside the nation, outside the diaspora: Accommodating Race 
and Religion in Argentina. Sociology of Religion, 63, no. 3: 291-315.

______. 2018. ¿Por qué no podemos ver la diversidad religiosa?: Cuestionando el para-
digma católico-céntrico en el estudio de la religión en Latinoamérica. Cultura y 
representaciones sociales, año 12, no. 24: 51-95.

García Gavidia, Nelly. 1996. El arte de curar en el culto a María Lionza. Maracaibo, Zu-
lia, Venezuela: Universidad del Zulia.

Goldman, Marcio. 2003. Os tambores dos mortos e os tambores dos vivos. Etnografia, 
antropología e política em Ilhèus. Bahía. Revista de Antropologia, vol. 46, no. 2: 
446-476.



107InSURGentes

______. 2016. Cosmopolíticas, etno-ontologías y otras epistemologías. La antropología 
como teoría etnográfica. Cuadernos de Antropología Social, no. 44: 27-35.

Grimson, Alejandro. 2011. Los límites de la cultura. Buenos Aires, Argentina: Siglo XXI.
_____. 2012. Pasiones nacionales. Buenos Aires, Argentina: Editorial Edhasa.
_____. 2014. Mitomanías argentinas. Buenos Aires, Argentina: Ediciones Siglo XXI.
_____. 2019. ¿Qué es el Peronismo? Buenos Aires, Argentina: Siglo XXI.
Kelly, José. 2010. Políticas indigenistas y anti-mestizaje indígena en Venezuela. Antro-

pologia em Primeira Mão: 5-17.
Lévi-Strauss, Claude. 1968. Antropología Estructural. Buenos Aires, Argentina: Edito-

rial Eudeba.
Pino Iturrieta, Elías. 2003. El divino Bolívar. Ensayo sobre una religión republicana. Ma-

drid, España: Los libros de la catarata.
Placer, David. 2015. Los brujos de Chávez. Caracas, Venezuela: Ediciones Sarrapia.
Pollak-Eltz, Angelina. 1987. Las ánimas milagrosas. Aspectos del catolicismo popular 

en Venezuela. Caracas, Venezuela: Ediciones Universidad Católica Andrés Bello.
______. 2000. Religión y política en Venezuela. Ponencia presentada en el Congreso In-

ternacional sobre Religión. Buenos Aires, Argentina.
______. 2004. María Lionza: mito y culto venezolano. Ayer y hoy. Caracas, Venezuela: Edi-

ciones UCAB.
Restrepo, L. 2000. Prólogo. En: La muerte y sus símbolos. Muerte, tecnocracia y posmo-

dernidad, editado por O. Rivera. Medellín, Colombia: Universidad de Antioquia
Salas, Yolanda. 1987. Bolívar y la historia en la conciencia popular. Caracas, Venezuela: 

Instituto de Altos Estudios de la Universidad Simón Bolívar.
______. 2005. La dramatización social y política del imaginario popular. El fenómeno del 

bolivarianismo en Venezuela. En: Cultura, política y sociedad. Perspectivas latinoa-
mericanas, editado por Daniel Mato, 241-263. Buenos Aires, Argentina: CLACSO.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Narraciones de alteridad y el culto a los muertos ... / Hernández, Luis Alonso / pp. 71-108



108 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Segato, Rita. 2007. Introducción. En: La nación y sus otros. Buenos Aires, Argentina: 
Prometeo.

Stengers, Isabelle. 2007. La proposition Cosmopolitique. En: Êmergence des Cosmopoli-
tiques, organizado por J. Lolive y O. Soubeyran, 45-68. París, Francia: La Décou-
verte.

Taussig, Michael. 2015 (1997). La magia del Estado. Ciudad de México, México: Siglo 
XXI Editores.

Yánez, Oscar. 2000. Gobierno espiritista. Diario El Universal. Abril. Caracas.



Antropología
en Movimiento

In
SU

RG
en

te
s



noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticiasFoto pág. 111:  Annel Mejías Guiza. Petroglifo del estado Barinas, Venezuela.

ANTROPOLOGÍA
EN MOVIMIENTO



111InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151

Cosmosaber indígena para una educación
intercultural desde la posmodernidad

y la globalizacion 

RODRÍGUEZ VERGARA, MARÍA AUXILIADORA
Programa Ciencias de la Educación y Humanidades, Vicerrectorado de Planificación

y Desarrollo Social, Universidad Nacional Experimental de Los Llanos
Occidentales “Ezequiel Zamora” (UNELLEZ)

Barinas,Venezuela.
Correo electrónico: profesoramariarodriguez@gmail.com

Fecha de envío: 01-12-2021/ Fecha de aceptación: 09-08-2025.

Resumen
El presente ensayo constituye un avance del proyecto doctoral de la autora, denomi-
nado: La irruanáati y la toga. Diálogo de saberes en la universidad venezolana: cosmo-
saberes indígenas para una interculturalidad crítica, cuya categoría central el Cosmo-
saber: saberes articulados con las concepciones cosmogónicas propia de cada grupo 

mailto:profesoramariarodriguez@gmail.com


112 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

étnico o pueblo indígena. Se aborda desde la perspectiva de la posmodernidad, pues 
la misma da cuenta de la tensión entre la universalidad de la educación acordada en la 
ONU y la educación en contextos caracterizados por una diversidad cultural, lingüísti-
ca y étnica, y cómo dicha categoría es clave en el abordaje de la necesaria intercultura-
lidad de los proyectos educativos de las universidades venezolanas, para desafiar esta 
tensión en tiempos de globalización.
	 Palabras claves: pueblos indígenas, educación universitaria, cosmosaber, 
postmodernidad

Connaissances cosmiques autochtones
pour l’éducation interculturelle

du postmodernisme et de la mondialisation

Résumé
Cet essai constitue une avancée dans le projet de doctorat de l’auteur, intitulé  : Les 
Irruanáati et la Toge. Dialogue des savoirs à l’université vénézuélienne : Cosmoconnais-
sance autochtone pour une interculturalité critique. La catégorie centrale de cosmo-
connaissance, savoir articulé aux conceptions cosmogoniques de chaque groupe eth-
nique ou peuple autochtone, est abordée sous l’angle du postmodernisme, car elle 
reflète la tension entre l’universalité de l’éducation reconnue par l’ONU et l’éducation 
dans des contextes caractérisés par la diversité culturelle, linguistique et ethnique. 
Cette catégorie est essentielle pour aborder la nécessaire interculturalité des projets 
éducatifs des universités vénézuéliennes, afin de remettre en question cette tension à 
l’heure de la mondialisation.
	 Mots-clés : peuples autochtones, enseignement universitaire, cosmoconnais-
sance, postmodernisme



113InSURGentes

Cosmoconhecimento indígena
para a educação intercultural

a partir do pós-modernismo e da globalização

Resumo
Este ensaio é um avanço do projeto de doutorado da autora, intitulado: Os Irruanáati 
e a Toga. Diálogo de Saberes na Universidade Venezuelana: Cosmoconhecimento Indí-
gena para uma Interculturalidade Crítica. A categoria central do Cosmoconhecimento: 
conhecimento articulado com as concepções cosmogônicas de cada etnia ou povo in-
dígena, é abordada a partir da perspectiva do pós-modernismo, pois reflete a tensão 
entre a universalidade da educação pactuada pela ONU e a educação em contextos 
caracterizados pela diversidade cultural, linguística e étnica. Esta categoria é funda-
mental para abordar a necessária interculturalidade dos projetos educacionais nas 
universidades venezuelanas, a fim de desafiar essa tensão em tempos de globalização.
	 Palavras-chave: povos indígenas, educação universitária, cosmoconheci-
mento, pós-modernismo

Indigenous cosmoknowledge
for intercultural education

from postmodernism and globalization

Abstract
This essay is an advance of the author’s doctoral project, entitled: The Irruanáati 
and the Toga. Dialogue of Knowledge in the Venezuelan University: Indigenous Cos-
moknowledge for a Critical Interculturality. The central category of Cosmo knowled-
ge: knowledge articulated with the cosmogonic conceptions of each ethnic group or 
indigenous people, is approached from the perspective of postmodernism, as it re-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



114 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

flects the tension between the universality of education agreed upon by the UN and 
education in contexts characterized by cultural, linguistic, and ethnic diversity. This 
category is key to addressing the necessary interculturality of educational projects at 
Venezuelan universities, in order to challenge this tension in times of globalization.
	 Keywords: indigenous peoples, university education, Cosmoknowledge, 
postmodernism

Introducción

A 204 años de la Batalla de Carabobo, batalla que marcó la ruta y 
el momento hacia la independencia no solo de Venezuela sino de 
una buena parte de nuestro continente suramericano, cabe citar 

un pensamiento del estratega insigne de dicho combate, el Libertador Simón 
Bolívar, expresado en el Discurso de Angostura, en febrero de 1819, que decía 
que

[…] las naciones marchan hacia el término de su grandeza con el mismo paso 
con que camina la educación. Ellas vuelan, si ésta vuela; retrogradan, si retro-
grada; se precipitan y hunden en la oscuridad, si se corrompe, o absolutamente 
se abandona.1

Desde esta perspectiva, para nosotros. entonces, la educación universi-
taria o superior sería el indicador concreto de lo que ha planteado ese sistema 
educativo como proyecto de país que guía esa marcha de la nación.

1	 Vicente Lecuna, Papeles de Bolívar (Venezuela: Litografía del Comercio, 1917), 301-302.



115InSURGentes

La educación universitaria en cada nación se aborda desde diversas po-
siciones teóricas e ideológicas, pero hay metas que intentan unificar criterios 
a los fines de garantizar que ésta sea un verdadero derecho humano, y son las 
que están convenidas en las Metas del Milenio de la Agenda 2030, expresadas 
en 17 Objetivos de Desarrollo Sostenibles (ODS), establecidos por las Naciones 
Unidas en 2015, con el fin de lograr un futuro sostenible para todos en el año 
2030. Estos objetivos, que incluyen la erradicación de la pobreza, la protección 
del planeta y la promoción de la paz y la prosperidad, constituyen acuerdos 
para la acción para todos los países.

Los 17 Objetivos de Desarrollo Sostenible ODS son:

•	 Fin de la pobreza: erradicar la pobreza en todas sus formas en todo 
el mundo.

•	 Hambre cero: poner fin al hambre, lograr la seguridad alimentaria y 
la mejora de la nutrición, y promover la agricultura sostenible.

•	 Salud y bienestar: garantizar una vida sana y promover el bienestar 
para todos en todas las edades.

•	 Educación de calidad: garantizar una educación inclusiva, equitativa 
y de calidad, y promover oportunidades de aprendizaje durante toda 
la vida para todos. 

•	 Igualdad de género: lograr la igualdad entre los géneros y empoderar 
a todas las mujeres y niñas. 

•	 Agua limpia y saneamiento: garantizar la disponibilidad de agua y su 
gestión sostenible y el saneamiento para todos.

•	 Energía asequible y no contaminante: garantizar el acceso a una en-
ergía asequible, segura, sostenible y moderna para todos.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



116 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

•	 Trabajo decente y crecimiento económico: promover el crecimiento 
económico sostenido, inclusivo y sostenible, el empleo pleno y pro-
ductivo, y el trabajo decente para todos. 

•	 Industria, innovación e infraestructura: construir infraestructuras 
resilientes, promover la industrialización inclusiva y sostenible, y fo-
mentar la innovación.

•	 Reducción de las desigualdades: reducir la desigualdad en y entre los 
países. 

•	 Ciudades y comunidades sostenibles: lograr que las ciudades y los 
asentamientos humanos sean inclusivos, seguros, resilientes y 
sostenibles. 

•	 Producción y consumo responsables: garantizar modalidades de con-
sumo y producción sostenibles. 

•	 Acción por el clima: adoptar medidas urgentes para combatir el cam-
bio climático y sus efectos. 

•	 Vida submarina: conservar y utilizar sosteniblemente los océanos, los 
mares y los recursos marinos para el desarrollo sostenible. 

•	 Vida de ecosistemas terrestres: gestionar sosteniblemente los 
bosques, luchar contra la desertificación, detener e invertir la degra-
dación de las tierras, detener la pérdida de la biodiversidad. 

•	 Paz, justicia e instituciones sólidas: promover sociedades justas, 
pacíficas e inclusivas. 

•	 Alianzas para lograr los objetivos: revitalizar la Alianza Mundial para 
el Desarrollo Sostenible.

Como se puede destacar, cada uno de los 17 objetivos de la Agenda 2030 
necesita de la educación para poder alcanzarse; no obstante, el ODS número 4 



117InSURGentes

contempla: “Garantizar una educación inclusiva, equitativa y de calidad y pro-
mover oportunidades de aprendizaje a lo largo de la vida para todos”, con siete 
metas y tres modalidades de aplicación, para el cual se convino una agenda 
mundial: Educación 2030, como programa que concreta el compromiso mun-
dial por el desarrollo de oportunidades educacionales, basada en “los princi-
pios de derechos humanos y dignidad, justicia social, paz, inclusión y protec-
ción, así como de diversidad cultural, lingüística y étnica y de responsabilidad y 
rendición de cuentas compartidas” (subrayado nuestro).2

Para las instituciones y gobiernos que en 2015 acordaron lo que se ha 
denominado la Declaración de Incheon, y Marco de Acción para la realización 
del Objetivo de Desarrollo Sostenible N° 4, en este se asume como aprendizaje 
a lo largo de la vida lo siguiente:

el aprendizaje a lo largo de la vida reposa en la integración del aprendizaje y la 
vida, lo que comprende actividades de aprendizaje para personas de todas las 
edades (niños, jóvenes, adultos y ancianos, niñas y niños, mujeres y hombres), 
en todos los contextos de la vida (familia, escuela, comunidad, lugar de trabajo, 
etc.) y mediante diversas modalidades (educación formal, no formal e informal), 
que en conjunto responden a una amplia gama de necesidades y exigencias re-
lativas al aprendizaje. Los sistemas educativos que promueven un aprendizaje 
a lo largo de la vida aplican un enfoque holístico de la educación que abarca 
todo el sector, en el que participan todos los subsectores y niveles, con miras a 
garantizar que se brinden oportunidades de aprendizaje a todas las personas.3

2	 UNESCO, Declaración de Incheon y Marco de Acción ODS 4 – Educación 2030 (EE UU: 
UNESCO, 2015) https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000245656_spa

3	 Ibid., 30.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000245656_spa


118 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Para esta declaración, la concreción de este aprendizaje para toda la vida 
se plantea

Como complemento y suplemento de la enseñanza formal, deberán ofrecerse 
oportunidades amplias y flexibles de aprendizaje a lo largo de la vida por me-
dios no formales, con recursos y mecanismos adecuados, y mediante un apren-
dizaje informal estimulante, aprovechando entre otras cosas las TIC.4

Estos Objetivos de Desarrollo Sustentables para el 2030, en comparación 
con los Objetivos de Desarrollo del Milenio del 2000-2015, tal como destaca la 
UNESCO en la citada declaración, avanzaron en cuanto se centran en el afian-
zamiento y ampliación del acceso, de la inclusión y la equidad; sin embargo, 
como plantea Mato, el desafío no es solo garantizar la inclusión a indígenas, 
afrodescendientes y personas culturalmente distintas a las instituciones de 
educación superior (IES), sino hacer que éstas sean más pertinentes con la 
diversidad cultural, incorporando el diálogo de saberes, la diversidad de valo-
res y modos de aprendizaje en las políticas, planes y programas del sector, así 
como ratificar con acciones el carácter pluricultural, multiétnico y multilingüe 
de nuestros países y región.5

La paradoja que implica lograr el ODS N° 4, de una educación inclusiva y 
equitativa con “visión, transformadora y universal”6, que considere la diversi-
dad cultural, lingüística y étnica, con oportunidades de aprendizaje que integre 

4	 Ibidem.
5	 Daniel Mato, Educación superior y pueblos indígenas y afrodescendientes en América Lati-

na (Caracas: IESALC, 2017), 12.
6	 UNESCO, Declaración de Incheon y..., 7.



119InSURGentes

el aprendizaje a la vida, en contextos como el de nuestra América, caracterizado 
por la pluriculturalidad, los plurisaberes, para nada universales, con profunda 
desigualdad; demanda la inclusión de cosmosaberes en el sistema educativo.

Cuando nos referimos a cosmosaberes, son los saberes articulados con 
las concepciones cosmogónicas propia de cada grupo étnico, que requieren 
una educación más que universal y equitativa, sino que sea realmente promove-
dora de oportunidades de aprendizaje que articulen e integren los diversos con-
textos de la vida (familia, escuela, comunidad, lugar de trabajo, etc.) con el apren-
dizaje formal y no formal o cosmogónico de los grupos históricamente excluidos.

Esta paradoja expresa lo que denomina Maffesoli7 tensión fundadora, que 
a su juicio caracteriza la socialidad posmoderna. En este caso se destacan dos 
grandes tensiones: por un lado, la tensión entre el planteamiento convenido 
mundialmente de universalidad de la educación en contextos de relativismo 
cultural o pluriculturalismo nuestroamericano; esto se encuentra expresado 
en otra tensión concreta, la de la educación para la vida en todos los contextos 
de la vida, como el de las familias propias de grupos étnico específicos, educa-
ción asumida como complementaria, en tensión con la educación formal uni-
formadora y universal, que excluye esos saberes para la vida y que demandan 
ser incluidos en la educación formal, no como complemento o suplemento de 
la misma, sino como educación formal para una real inclusión, que exige incor-
porar los cosmosaberes indígenas a la educación formal.

Con respecto al debate sobre los derechos humanos en tiempo de globali-
zación y posmodernidad, Peña8 plantea que a lo largo de la historia de creación y 

7	 Michel Maffesoli, El tiempo de las tribus (México: Siglo XXI Editores, 2014), 32.
8	 Leonel Peña, “Globalización y postmodernidad en los discursos y las prácticas de los dere-

chos humanos,” Derecho y Realidad, vol. 9, no. 18 (2011).

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



120 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

desarrollo de los derechos humanos, estos han sido objeto de crítica desde el mis-
mo campo de su producción, catalogándose como abstractos y racionalistas, como 
instrumento político tanto para ocultar formas de poder como para enfrentar los 
mismos; como expresiones de reconocimiento recíproco; por lo que han sido ob-
jeto de diversos ataques que, a su juicio, debilitan su contenido y sus cimientos.

Se propone el autor determinar el impulso emancipador o alienador que 
puede tener el ejercicio de los derechos humanos, con el análisis de varios ca-
sos tratados por la Corte Constitucional Colombiana, el Tribunal Europeo de 
Derechos Humanos, y el Sistema Interamericano de Protección.

En el análisis destaca que, así como hay activismo judicial como vía de es-
cape a la dominación, también hay procesos judiciales alienadores y/o eman-
cipadores. Destacaremos uno de los tres casos referidos por el autor en los que 
coinciden el proceso de emancipación y alienación en el mismo ámbito

En el caso Awas Tingni Comunidad Mayagna (Sumo) contra Nicaragua, que es la 
primera vez que se admiten los derechos de los pueblos indígenas a la propie-
dad sobre sus territorios ancestrales, se concreta la lucha por el reconocimiento 
de los derechos de estos pueblos, con lo que se concretaría un proceso de eman-
cipación, pero, a la vez, se entiende el derecho en términos del concepto occi-
dental capitalista del derecho a la propiedad, contrario a la idea comunitaria 
cosmogónica de la propiedad de los pueblos afectados, con lo cual se concreta 
el proceso de la alienación.9

Afirma el autor que no son en sí los fallos los que producen emancipa-
ción, sino que estos propician en los actores la demanda de emancipación, por 

9	 Ibidem, 92.



121InSURGentes

lo que son los movimientos sociales los que conquistan la emancipación social con 
la estrategia jurídica propiciada por el activismo progresista de la Corte, mas no 
expresamente la Corte, por lo que sus potencialidades emancipadoras son limita-
das, porque las promesas de emancipación de los documentos o acuerdos jurídi-
cos y de las acciones de las cortes, por sí solas no logran la acción emancipadora.

En conclusión, considera el autor a la alienación como un concepto difu-
so que tiene varios instrumentos que la potencian, entre ellos, el derecho, que 
puede servir tanto de instrumento de emancipación del individuo a partir de la 
ejecución de sus derechos, como de activador de la alienación, lo que a su juicio 
implica un arduo trabajo para alcanzar el ideal democrático de hombres igua-
les o libres, o de hombre total y democracia plena. En tal sentido, lograr que 
el Objetivo de Desarrollo Sostenible N° 4, concretado en la Declaración de In-
cheon, y su Marco de Acción, sea un instrumento de emancipación, en nuestro 
caso de los saberes indígenas en el sistema educativo universitario, pasa desde 
la perspectiva del autor por constituir movimientos sociales que los impulsen, 
de, como dice Spivak, pasar de sujetos subalternos a sujetos emancipados.

Desarrollo

Estas tensiones entre emancipación y alienación, entre universalidad de 
la educación en contextos caracterizados por una diversidad cultural, lingüís-
tica y étnica, se pueden comprender desde la perspectiva de la posmodernidad 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



122 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

expresadas en autores como Michel Maffesoli,10 Jean Francois Lyotard,11 Jürgen 
Habermas,12 Gianni Vattimo,13 Rigoberto Lanz,14 Zygmunt Bauman,15 Boaventu-
ra de Sousa Santos,16 como un signo de la crisis del episteme moderno, y la pro-
puesta de cosmosaberes como indicador de estar efectivamente en tiempos 
posmodernos y postcoloniales, como veremos en las categorías principales de 
estos/as autores/as.

Maffesoli en El tiempo de las tribus y Posmodernidad. La 
paradoja educación universalista para una nación mul-
tiétnica y pluricultural, y las metáforas de los saberes 

ignorantes y cosmosaberes indígenas

Michel Maffesoli, en sus libros El tiempo de las tribus17 y Posmoderni- 
dad,18 nos aporta algunos elementos que facilitan el abordaje del estudio de la 

10	 Maffesoli, El tiempo de las tribus...; Michel Maffesoli, Postmodernidad (México: Universi-
dad de las Américas Puebla, 2007).

11	 Jean-François Lyotard, La condición postmoderna. Informe sobre el saber (Argentina: Edi-
torial R.E.I., 1991).

12	 Jünger Habermas, Teoría de la acción comunicativa, Volumen I: La razón y la racionaliza-
ción de la sociedad (España: Grupo Santillana, 1999).

13	 Gianni Vattimo, El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la cultura posmodema 
(España: Editorial Gedisa S.A., 1987).

14	 Rigoberto Lanz, El discurso posmoderno: crítica de la razón escéptica (Venezuela: CD-
CHT-UCV, 2000).

15	 Zygmunt Bauman, Modernidad Líquida (Argentina: Fondo de Cultura Económica, 2004).
16	 Boaventura de Sousa Santos, Tesis sobre la descolonización de la historia (Argentina: 

CLACSO; Coímbra: Centro de Estudos Sociais – CES, 2022).
17	 Maffesoli, El tiempo de las tribus…
18	 Maffesoli, Postmodernidad…



123InSURGentes

problemática de la educación universitaria para los pueblos indígenas. En su 
libro Posmodernidad,19 destaca que quizá la palabra con la cual podemos com-
prender nuestra tradición cultural es separación, que constituye hasta ahora 
la enseñanza universitaria “(…) la cual funciona como un corte que permite 
multiplicar: naturaleza-cultura, cuerpo-mente, materia-espíritu... es sobre lo 
que se sustenta la separación entre una cultura ‘culta’ –cognitiva– y una cul-
tura popular, invalidada o minorizada o marginada”, es “una racionalización 
generalizada de la existencia”.20

La modernidad, a su juicio, primero rompió la imagen, subrayó y realzó 
la razón, separó las cosas, lo cual condujo al universalismo y hacia un tipo de 
cultura uniformizada, que conduce a la devastación del mundo, que lleva al 
“saqueo ecológico multiforme que tenemos hoy (…) macdonalizacion que se-
ría el proceso de uniformidad de devastación y saqueo de las culturas del 
mundo”.21

Esa separación sobre la que se sustenta la enseñanza universitaria, y esa 
cultura uniformizada, universalista, impide el reconocimiento de los saberes 
indígenas en el espacio universitario.

Como alternativa a ésta se presenta la rebelión de lo imaginario, o la re-
vuelta con fuerza de las imágenes, donde hay algo contra el universalismo que 
realza el particularismo desde el punto de vista epistemológico.22 Para Maffe-
soli, la posmodernidad “es sinergia de lo arcaico y del desarrollo tecnológi-
co, sinergia de lo fundamental, lo que estuvo primero, entre las cosas arcai-

19	 Ibid.
20	 Ibidem, 68-69.
21	 Ibidem, 70.
22	 Ibidem, 71.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



124 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

cas y el desarrollo tecnológico (…) la tribu se pierde en la memoria, es lo 
que realmente une”.23

En el fondo, la imagen es una estructura mesocósmica, pues sirve de enla-
ce entre el microcosmo y el macrocosmo, tiene una función de comunión, y “este 
enlace entre el micro y el macrocosmo puede ser el macrocosmo social o puede ser 
el macrocosmo cósmico natural en sus diversas modulaciones (…). En el fondo se 
trata de un amor mundi, porque estamos acostumbrados a odiar el mundo”.24

Maffesoli, en su libro El tiempo de las tribus,25 plantea que, en pleno siglo 
XX e inicio del XXI, la metáfora del tribalismo, presente desde tiempos inme-
moriales en los flujos grupales, se hace cada vez más evidente en las socieda-
des contemporáneas, desde el estudio de lo que él denomina sociedades his-
panas, pero de América Latina. Para Maffesoli, esta vuelta del tribalismo se da 
confrontándose, complementándose, anteponiéndose al ideal de progreso de 
las sociedades modernas, a la violencia totalitaria que ese ideal ha ejercido a lo 
largo de dos siglos en las sociedades inscritas en la modernidad.

Para la metáfora del tribalismo, en ese desencanto contra el mito del pro-
greso, no son las grandes instituciones las que prevalecen en la dinámica so-
cial, sino las pequeñas que (re)aparecen progresivamente como micro grupos 
naciendo en diversos campos (sexuales, religiosos, deportivos, musicales, sec-
tarios), es un reagrupamiento de los miembros de una comunidad específica 
con el fin de luchar contra la adversidad que los rodea.26

23	 Ibidem, 72.
24	 Ibidem, 73.
25	 Maffesoli, El tiempo de las tribus…
26	 Ibidem, 6.



125InSURGentes

[…] antes de ser político, económico o social, el tribalismo es un fenómeno cul-
tural. Verdadera revolución espiritual. Revolución de los sentimientos que pone 
en relieve la alegría de la vida primitiva, de la vida nativa. Revolución que exa-
cerba el arcaísmo en lo que tiene de fundamental, de estructural y de primor-
dial. […] bastante alejadas de los valores universalistas o racionalistas caracte-
rísticos de los actuales detentadores del poder […]. Es esto lo nativo, lo bárbaro, 
lo tribal: dice y redice el origen, y por esto otorga de nuevo vida a aquello que 
había tendido a anquilosarse, a aburguesarse, a institucionalizarse. En este sen-
tido, el regreso a lo arcaico en numerosos fenómenos contemporáneos expresa, 
la mayor parte del tiempo, una fuerte carga de vitalidad.27

Afirma Maffesoli que la paradoja es la marca esencial de los momentos 
cruciales y de los cambios históricos, destacando que la metáfora del triba-
lismo expresa la paradoja que se encuentra entre la tradición y la moderni-
dad, entre el salvaje y el civilizado, entre la parte “originaria” de las sociedades 
tradicionales y esa parte progresista de “la racionalidad prometeica”.28 Para 
América Latina las paradojas han sido una constante en su historia, de allí que 
afirme que en las sociedades hispanoamericanas hay elementos que pueden 
servir y dar de hecho a las problemáticas de las ciencias sociales europeas, 
instrumentos para pensar su paradoja, afirmando que América Latina ha re-
troalimentado la sociología europea en los últimos decenios.

En tal sentido, se lee entrelínea que esas características de la posmoder-
nidad se hacen más evidentes en nuestro continente, por ello, para Maffesoli 
el desafío para las ciencias sociales latinoamericanas radica en su capacidad de 
adaptar las herramientas heurísticas a las paradojas, a las dinámicas contra-

27	 Ibidem, 17-18.
28	 Ibidem, 6.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



126 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

dictorias de su localidad, a la dinámica polisémica, que es necesario traducir, 
comprender, desmenuzar con precaución de manera metafórica. Inspirada en 
este desafío, este ensayo propone la paradoja de la educación universalista 
convenida con la UNESCO en los ODS 2030 y nuestra realidad multiétnica y 
pluricultural universitaria, al menos en la Universidad Nacional Experimental 
de los Llanos “Ezequiel Zamopra” (UNELLEZ), generando la metáfora de los 
saberes ignorantes, como los saberes predominantes en el espacio universi-
tario que niegan e invisibilizan la multiplicidad de saberes que conviven en 
nuestra universidad. Esto genera altos índices de mortalidad educativa en los 
estudiantes indígenas de nuestra alma mater y que obligan como alternativa a 
ésta a crear la metáfora de los cosmosaberes indígenas, la cual contiene mucho 
de los elementos de las cuatro metáforas de Maffesoli.

Maffesoli, a través de cuatro metáforas, hace un intento de comprender 
lo que está sucediendo en América Latina en el marco de la reflexión de la so-
ciología del cotidiano. Primero, la metáfora del bárbaro inyecta la sangre nueva 
en las sociedades contemporáneas; bárbaro, no en el sentido peyorativo de 
la modernidad, sino en el sentido de lo que va a romper la monotonía, el en-
cierro de los valores establecidos y desgastados. En el bárbaro se encuentra 
una doble interpretación: entre el esquema de la marginalización y la atracción 
exótica-folclórica, y el carácter reivindicativo de la pluralidad cultural, con el 
bárbaro se trata de la actitud de renovación de la norma establecida o el con-
tornamiento de las reglas instituidas. Es la idea de la sed por el otro-allá, es la 
expresión de alejarse del lugar que promueve un enclaustramiento en sus propios 
valores y, por lo contrario, buscar la renovación por medio de los valores externos.

La otra metáfora es la de la sed por el otro-allá, que expresa una sed de 
la conquista, no solo del bienestar social, sino también de un mundo lejano, 



127InSURGentes

donde se aspira la conquista de lo movible, de lo pasajero, de lo imponderable. 
La tercera metáfora es la del policulturalismo, la polisemia, el multiculturalis-
mo, de todo aquello que no va a reducirse a la unidad, el esfuerzo intelectual 
de no desdeñar el carácter de lo movible, el hervidero cultural que yace ahí 
y que traduce la aceptación de una realidad arcaica, la legitimación del poli-
teísmo de valores, una especie de reafirmación y refuncionalidad de lo local, 
que es, sin duda, una de las grandes características de la posmodernidad, no 
sin conflicto, con desacuerdo que es el que da cuenta de cambio histórico. Fi-
nalmente, la metáfora de la anomia, como la dinámica de lo no estable, es el 
resumen metodológico de las metáforas del bárbaro, de la sed del otro-allá, del 
policulturalismo, de la heterogeneidad, de la polisemia, es la expresión de la 
vida, que no se encierra en un valor.

Finalmente, Maffesoli trabaja bajo el título vivencia, proxémica y saber 
orgánico, otra característica de la posmodernidad, que no es solo el fin de los 
grandes relatos sino el nacimiento de una multiplicidad de ideologías vividas 
día a día y que descansan en valores cercanos, es decir, el ejercicio de la viven-
cia y la proxémica. Él la denomina vitalismo social, como un

Pensamiento orgánico: […] insistencia en la penetración intuitiva: visión desde 
el interior, en la comprensión: registro global, holística de los diversos elemen-
tos de lo dado y en la experiencia común: lo que se siente junto con los demás 
como algo constitutivo de un saber vivido.29

Para Maffesoli, el vitalismo y el “sentido-comunología” son afines, y su 
unión acentúa el valor del presentismo, cuya riqueza nunca se explorará lo su-

29	 Ibidem, 188.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



128 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

ficiente, este expresa la complejidad cotidiana, la “cultura primera”, eso que se 
conoce como conocimiento ordinario.

Para resolver nuestra paradoja inicial, y sobre todo reorientar y reimagi-
nar nuestros cosmosaberes originarios, hay que hacerlos desde este vitalismo 
social, pues: “Las constelaciones indeterminadas necesitan que sepamos des-
tacar las identificaciones sucesivas y el estetismo (las emociones comunes) que 
las traduce debidamente”.30 De allí que estos cosmosaberes se pueden conside-
rar expresión de constelaciones culturales, ya que: “Cosmos significa sistema 
armonioso compuesto por la naturaleza orgánica y los seres vivos, incluyendo 
el agua, la tierra, las montañas, los bosques, el aire, los astros y otros; represen-
ta lo existente, visible y espiritual”.31 Por otro lado saber como los epistemes, 
posiciones ontológica y axiomáticas que guían las diversas significaciones, que 
rigen a los seres humanos en su interacción con la Madre Tierra y el Cosmos, 
o cosmovisión.

Cosmosaber

Como se destaca, el término o categoría cosmos, cósmico, pre moderna, 
es retomado en los estudios posmodernos. Para nuestro trabajo, la categoría 
cosmosaber se inspira en los trabajos sobre cosmotecnia de Yuk Hui, filóso-
fo chino que comparte la reevaluación de la idea de naturaleza realizada por 

30	 Ibidem, 191.
31	 Ministerio de Educación de Bolivia, Educación Primaria Vocacional. Programa de Estudio 

Primero a Sexto Año de Escolaridad (Bolivia: Estado Plurinacional de Bolivia, Serie Currí-
culo Documento de Trabajo, 2014), 9. https://www.minedu.gob.bo/files/documentos-norma-
tivos/VER/2015/TX_PLANES-Y-PROGRAMAS-PRIMARIA--05-05-14.pdf 

https://www.minedu.gob.bo/files/documentos-normativos/VER/2015/TX_PLANES-Y-PROGRAMAS-PRIMARIA--05-05-14.pdf
https://www.minedu.gob.bo/files/documentos-normativos/VER/2015/TX_PLANES-Y-PROGRAMAS-PRIMARIA--05-05-14.pdf


129InSURGentes

antropólogos del llamado “giro ontológico”, para quienes, tal como significa 
para las culturas no-europeas, la naturaleza no puede equipararse al natura-
lismo característico de la modernidad, la cual opone naturaleza a cultura. Esta 
concepción naturalista de una naturaleza universal –el mono-naturalismo– y 
muchas culturas particulares –el multiculturalismo– es confrontada desde una 
noción alternativa, derivada de la cosmovisión amerindia. Esta revitalización 
de lo no moderno se expresa en la reconceptualización de estos antropólogos 
en la relación entre lo humano y lo no-humano y, por lo tanto, invitan a ir más 
allá de la dicotomía naturaleza-cultura que circunscribe todas las visiones a 
una cosmovisión occidental.

De la misma manera como el giro ontológico confronta la oposición entre 
naturaleza y cultura, la cosmotecnia de Yuk Hui se propone superar la dicoto-
mía de la modernidad entre naturaleza y tecnología. No con una rehabilitación 
de ontologías o cosmologías premodernas o no-modernas, sino, por el contra-
rio, mirando al futuro desde una disciplina imaginativa e inventiva en busca 
de nuevas tecnologías, con una pluralidad de cosmotecnia

en la que las diferentes esferas culturales que existen en todo el mundo no están 
llamadas a retirarse a sus antiguas estructuras cosmológicas, […] sino imaginar 
e inventar nuevas prácticas de formación tecnológica del mundo, inspirándose 
de las ideas detrás de estas estructuras.32

Se propone en tal sentido el estudio de otras tradiciones de pensamiento 
más allá de las occidentales, en la búsqueda de ideas sobre cómo abordar de 

32	 Pieter Lemmens, “La cosmotécnica y el giro ontológico en la era del antropoceno,” Angelaki: 
Journal of the Theoretical Humanities, vol. 25, no. 4 (2020), 4.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



130 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

manera diferente “la unificación entre el orden moral y el orden cósmico a tra-
vés de actividades técnicas”,33 como denomina Hui la cosmotecnia.

Según la cosmotecnia, “todas las técnicas son fundamentalmente cosmo-
lógicas y todas las cosmologías son fundamentalmente técnicas”,34 subrayando 
que la tecnología no es una categoría universal transcultural, sino que depende 
en su desarrollo de un factor cosmológico no técnico que es específico de la 
cultura. La referencia a una multiplicidad de cosmotecnias involucra múltiples 
epistemologías y epistemes que abren un discurso sobre la tecnodiversidad a 
fin de superar la actual homogeneización y planetarización tecnológica, de allí 
que proponga Hui, la elaboración de historias de cosmotecnia específicas de la 
cultura, “[…] y ver cómo estos diferentes entendimientos pueden ser reconsi-
derados y reevaluados para reorientar y reimaginar la globalización tecnoló-
gica actual con su casi completa eliminación de la tecnodiversidad desde una 
perspectiva cosmotécnica”.35

De la misma manera como Hui confronta la oposición entre naturaleza y 
tecnología, el cosmosaber confronta la dicotomía entre saber erudito y saber 
salvaje, o la paradoja del saber universal pretendido por las universidades en 
espacios pluriculturales, a los fines de valorar las ontologías no modernas y no 
occidentales, como la de los pueblos indígenas, específicamente en este caso 
de los estudiantes indígenas de la UNELLEZ, no para “volver nativo” ontoló-
gicamente a los estudiantes no indígenas de la UNELLEZ, sino para fomentar 

33	 Fernando Wirtz, “Yuk Hui y la pregunta por la cosmotécnica,” Caja Negra Editora, 1 de 
septiembre de 2020, https://cajanegraeditora.com.ar/yuk-hui-y-la-pregunta-por-la-cosmotec-
nica/

34	 Lemmens, “La cosmotécnica y el giro ontológico…”, 5.
35	 Ibid.

https://cajanegraeditora.com.ar/yuk-hui-y-la-pregunta-por-la-cosmotecnica/
https://cajanegraeditora.com.ar/yuk-hui-y-la-pregunta-por-la-cosmotecnica/


131InSURGentes

la imaginación ontológica en nuestra búsqueda de otros modos de (co)exis-
tencia menos destructivos y alienantes. Es ver cómo estos diferentes saberes 
no occidentales pueden ser reconsiderados y reevaluados para reorientar y 
reimaginar la globalización/homogenización cultural actual, con su intención 
de eliminación de la diversidad de cosmogonías constitutiva de nuestra nación 
multiétnica y pluricultural. Cosmosaber: epistemes, posiciones ontológicas y 
axiomáticas, asumidas por cada pueblo originario en correspondencia con su 
representación de lo existente, visible y espiritual, como sistema armonioso en 
su interacción con la Madre Tierra y el Cosmos, como escribimos antes.

Jean Francois Lyotard en La condición postmoderna. 
Informe sobre el saber. Cosmosaber, alternativa a los 

metarrelatos, el saber narrativo para una pluralidad de 
juegos de lenguaje

Para comprender el tema que nos ocupa, otro autor que nos aporta categorías 
importantes desde la posmodernidad es Jean François Lyotard, quien en su libro La 
condición postmoderna. Informe sobre el saber,36 realiza el estudio de la condición 
del saber en las sociedades –a su juicio– más desarrolladas, asumiendo como con-
dición “postmoderna” el término que designa el estado de la cultura después de las 
transformaciones que han afectado las reglas de juego de la ciencia, la literatura y 
las artes a partir del siglo XIX, en su relación con la crisis de los relatos, término 
que, según este autor, está en uso en el continente americano.

Plantea que, así como la ciencia está en conflicto con los relatos, pues 
los asume como fábulas, la “postmoderna” no cree en los metarrelatos (filo-

36	 Lyotard, La condición postmoderna…

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



132 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

sofía metafísica) que venía usando la ciencia en la modernidad para legitimar 
el saber. Este desuso del metarrelato, indica, expresa una crisis de la filosofía 
metafísica, y la de la institución universitaria que dependía de ella.

Con respecto al saber en las sociedades informatizadas, se plantea la hi-
pótesis que el saber cambia de estatuto al mismo tiempo que las sociedades 
entran en la edad llamada posindustrial y las culturas en la edad llamada post-
moderna. Asume al saber científico como una clase de discurso afectado en 
dos principales funciones: la investigación y la transmisión de conocimientos, 
en las cuales tanto los “productores” del saber como sus utilizadores, deben y 
deberán poseer los medios para traducir los nuevos lenguajes expresados en 
la nuevas máquinas. Esto hace que el saber se convierta en una mercancía en 
la que están por un lado los proveedores y, por el otro, los usuarios del conoci-
miento, en la que priva la relación productores y consumidores de mercancías, 
de tal forma que el saber es y será producido para ser vendido, y es y será con-
sumido para ser valorado, ya que el mismo se ha convertido en la principal fuerza 
de producción. Esta situación quita el privilegio que los Estados-naciones moder-
nos detentaban y detentan aún en lo que concierne a la producción y difusión de 
conocimientos. Ya el saber no será difundido en virtud de su valor “formativo” o 
de su importancia política (administrativa, diplomática, militar), sino de su valor 
como mercancía. De allí que el cumplimiento de la ODS N° 4 requiere un fuerte 
movimiento político que exija a los estados nación cumplir con su compromiso.

En cuanto al problema de la legitimación, destaca que la transformación 
de la naturaleza del saber tiene sus efectos sobre los poderes públicos y sobre 
las instituciones civiles, efectos que resultarían poco perceptibles desde otras 
perspectivas, ya que se admite como evidente que el saber científico y técnico 
se acumula. Lo que se discute es cómo unos lo imaginan regular, continuo y 



133InSURGentes

unánime, mientras que otros lo hacen de forma periódica, discontinua y con-
flictiva. Este autor admite que el saber científico no es todo el saber, sino que 
ha estado en excedencia, en competencia, en conflicto con otro tipo de saber, 
el narrativo. Estos conflictos generan la duda de los científicos en cuanto a la 
valoración del estatuto presente y futuro del saber científico, lo que crea el de-
bate sobre la legitimación de la ciencia, la cual se encuentra indisolublemente 
relacionada con la de la legitimación del legislador, por lo que la cuestión del 
saber en la edad de la informática es más que nunca la cuestión del gobierno.

Respecto al método: Los juegos de lenguaje, Lyotard pone el acento en 
los actos de habla, y dentro de esos actos, su aspecto pragmático. La invención 
continúa, de giros, de palabras y de sentidos, en el plano del habla, es lo que 
hace evolucionar la lengua y procura grandes alegrías. Pero, a juicio del autor, 
hasta ese placer no es independiente de un sentimiento de triunfo, conseguido 
al menos sobre un adversario. La idea de una agonística del lenguaje no debe 
ocultar el segundo principio que es complemento suyo y que rige su análisis: 
que el lazo social está hecho de “jugadas” de lenguaje.

Cuando trata el tema de la naturaleza del lazo social: la alternativa moder-
na, plantea que si se quiere tratar el saber en la sociedad contemporánea más 
desarrollada, una cuestión previa es decidir la representación metódica que se 
hace de esta última, la cual en principio se da entre dos modelos: la sociedad 
como un todo funcional (un todo orgánico o sistémico de Parsons), la sociedad 
dividida en dos (un modelo diferente de la sociedad y otra idea de la función 
del saber que se puede producir en ella y que se puede adquirir). Pues no se 
puede saber lo que es el saber, es decir, qué problemas encaran hoy su desarro-
llo y su difusión, si no se sabe nada de la sociedad donde aparece. La alternativa 
parece clara: homogeneidad o dualidad intrínsecas de lo social, funcionalismo 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



134 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

o criticismo del saber, que distinguen dos tipos de saber, uno positivista que 
se dispone a convertirse en una fuerza productiva indispensable al sistema, y 
otro crítico o reflexivo o hermenéutico, que, al interrogarse directamente o in-
directamente sobre los valores o los objetivos, obstaculiza toda recuperación.

Se opone Lyotard a la solución dual y propone como alternativa la pers-
pectiva postmoderna de la naturaleza del lazo social, destacando que, de la des-
composición de los grandes relatos, se sigue eso que algunos analizan como 
la disolución del lazo social y el paso de las colectividades sociales al estado 
de una masa compuesta de átomos individuales, destacando que los juegos 
de lenguaje son el mínimo de relación exigido para que haya sociedad, y que 
la cuestión del lazo social es un juego del lenguaje, por lo que la “atomización” 
de lo social en redes flexibles de juegos de lenguaje no es para nada moderna.

Propone la pragmática del saber narrativo para caracterizar el mismo, 
puntualiza que el saber puede asumirse como formación y como cultura, esta 
última autorizada por descripciones etnológicas, destacando la preeminencia 
de la forma narrativa en la formulación del saber tradicional, en la cual el relato 
es la forma por excelencia de ese saber. Esos relatos permiten en consecuencia, 
por una parte, definir los criterios de competencia, que son los de la sociedad 
donde se cuentan, y por otra, valorar gracias a esos criterios las actuaciones 
que se realizan o pueden realizarse con ellos. En segundo lugar, la forma narra-
tiva, a diferencia de las formas desarrolladas del discurso del saber, admite una 
pluralidad de juegos de lenguaje.

Lo que se transmite con los relatos es el grupo de reglas pragmáticas que 
constituye el lazo social. Hay, pues, una inconmensurabilidad entre la pragmá-
tica narrativa popular, que es desde luego legitimante, y ese juego de lenguaje 
conocido en occidente moderno. Los relatos definen lo que tiene derecho a 



135InSURGentes

decirse y a hacerse en la cultura, y, como son también una parte de esta, se en-
cuentran por eso mismo legitimados. De allí que sea el relato narrado por los 
“sabios” de los diferentes pueblos indígenas de los que provienen y son partes 
los estudiantes indígenas de la UNELLEZ, los sujetos fundamentales para acer-
carnos a esa pluralidad de juegos de lenguaje como legitimantes del cosmosa-
ber para hacer de la educación unellista una educación intercultural.

En la función narrativa y la legitimación del saber no queda, pues, exclui-
do que el recurso a lo narrativo sea inevitable; al menos, cuando el juego del 
lenguaje de la ciencia busque la verdad de sus enunciados y no pueda legiti-
marla por sus propios medios. El saber científico no puede saber y hacer saber 
lo que es el verdadero saber sin recurrir al otro saber: el relato, que para él es 
el no-saber, a falta del cual está obligado a presuponer por sí mismo, cae así 
en lo que condena la petición de principio, el prejuicio. Pero, ¿no cae también 
al autorizarse como relato? De este modo, la cuestión del Estado se encuentra 
estrechamente imbricada con la del saber científico.

Los relatos de la legitimación del saber tienen dos grandes versiones, una 
más política, otra más filosófica, ambas de gran importancia en la historia mo-
derna, en particular en la del saber y sus instituciones. La filosófica se hace por 
medio de un metadiscurso llamado ciencia especulativa, que tiene una pre-
tensión ontológica con la universidad como lugar donde se administra. Esta 
ciencia se debe a un pueblo al que compete la “misión histórica” de realizarla 
trabajando, luchando y conociendo; esto le da el estado la legitimación política. 
La deslegitimación en la sociedad y la cultura contemporáneas, la cuestión de 
la legitimación del saber se plantea, en otros términos. El gran relato ha perdi-
do su credibilidad, sea cual sea el modo de unificación que se le haya asignado: 
relato especulativo, relato de emancipación.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



136 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

La investigación y su legitimación por la performatividad plantea que la 
pragmática de la investigación se encuentra afectada hoy en sus regulaciones 
esenciales por dos importantes modificaciones: el enriquecimiento de las ar-
gumentaciones y la complicación de la administración de pruebas.

La orientación que separa la producción del saber (investigación) de su 
transmisión o enseñanza, es solucionada con disociar dos aspectos de la di-
dáctica: el de la reproducción “simple” y el de la reproducción “ampliada”, en 
las que unas instituciones están destinadas a la selección y reproducción de 
competencias profesionales, y otras a la promoción y “puesta en marcha” de 
espíritus “imaginativos”. Las primeras simplificadas y masificadas; las segun-
das tienen derecho a pequeños grupos que funcionan según un igualitarismo 
aristocrático. Indudablemente, la UNELLEZ se ubica en el primer aspecto de la 
didáctica, el de la reproducción simple, es decir, el de la reproducción de “com-
petencias profesionales” exigidas por el mercado.

Gianni Vattimo y su libro El fin de la modernidad. Los 
cosmosaberes como formas espirituales vivas del presen-

te y como efecto emancipador

Gianni Vattimo, en su libro El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéu-
tica en la cultura posmoderna,37 plantea exponer la relación de la reflexión de 
Nietzsche y Heidegger, y desde y con esta reflexión abordar el debate de lo que 
él denomina dos ámbitos de pensamiento: el del fin de la época moderna y 
el de la posmodernidad, con el objeto de dar “verdad, rigor y dignidad 

37	 Vattimo, El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica…



137InSURGentes

filosófica a las dispersas y no siempre coherentes teorizaciones del pe-
ríodo posmoderno”.38

De su trabajo queremos destacar para nuestro objeto lo referido a uno 
de los tres caracteres del pensamiento de la posmodernidad. Nos referimos al 
pensamiento de la fruición: la rememoración o, más bien, la fruición (el revi-
vir), también entendida en el sentido “estético” de las formas espirituales del 
pasado, que no tiene la función de preparar alguna otra cosa, sino que tiene un 
efecto emancipador en sí misma. Tal vez, a partir de aquí, una ética posmoder-
na podría oponerse a las éticas, aun metafísicas, del “desarrollo”, el crecimien-
to, de lo novum como valor último. Los cosmosaberes, más que revividos en 
los espacios universitarios como formas espirituales del pasado, serían como 
formas espirituales vivas del presente con un efecto emancipador.

Jürgen Habermas en Teoría de la acción comunicativa. 
Mundo de vida universitaria versus mundo de vida de 

los pueblos originarios

Para Jürgen Habermas, en su Teoría de la acción comunicativa, Volumen 
I: La razón y la racionalización de la sociedad,39 la acción comunicativa como 
mecanismo intersubjetivo, y la racionalidad comunicativa se refieren a la com-
prensión decentrada del mundo, la posibilidad de desempeño discursivo de 
pretensiones de validez susceptibles de crítica. Un grado más alto de racio-
nalidad comunicativa amplía, dentro de una comunidad de comunicación, las 

38	 Ibidem, 9.
39	 Habermas, Teoría de la acción comunicativa…

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



138 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

posibilidades de coordinar las acciones sin recurrir a la coerción y de solventar 
consensualmente los conflictos de acción (en la medida en que estos se deban 
a disonancias cognitivas en sentido estricto).40

El concepto de racionalidad comunicativa remite, por un lado, a las diver-
sas formas de desempeño discursivo de pretensiones de validez; y por el otro, 
a las relaciones que en su acción comunicativa los participantes entablan con 
el mundo al demandar validez para sus desempeños discursivos, según este 
autor.41 Los saberes indígenas en los espacios universitarios constituyen uno 
de esos discursos que en su acción comunicativa demanda validez.

Concepto de sociedad mundo de la vida y sistema. El mundo de la vida está 
delimitado por la totalidad de las interpretaciones que son presupuestas por 
los participantes como un saber de fondo. Las acciones reguladas por normas, 
las autopresentaciones expresivas y las manifestaciones o emisiones evalua-
tivas vienen a completar los actos de habla constatativos para configurar una 
práctica comunicativa que sobre el trasfondo de un mundo de la vida tiende a la 
consecución, mantenimiento y renovación de un consenso que descansa sobre el 
reconocimiento intersubjetivo de pretensiones de validez susceptibles de crítica.

Los valores culturales no son válidos universalmente, sino que se res-
tringen, como su mismo nombre indica, al horizonte de un determinado mun-
do de la vida. Tampoco se los puede hacer plausibles si no es en el contexto 
de una forma de vida particular. Para aclarar el concepto de mundo de la vida 
racionalizado, el autor se refiere a los sistemas culturales de interpretación o 
imágenes del mundo que reflejan el saber de fondo de los grupos sociales y que 

40	 Ibidem, 33.
41	 Ibidem, 111.



139InSURGentes

garantizan la coherencia en la diversidad de sus orientaciones de acción, como 
correlato de los procesos de entendimiento.

Al actuar comunicativamente, los sujetos se entienden siempre en el ho-
rizonte de un mundo de la vida. Este está formado de convicciones de fondo, 
más o menos difusas, pero siempre aproblemáticas. El mundo de la vida, en 
tanto que trasfondo, es la fuente de donde se obtienen las definiciones de la 
situación que los implicados presuponen como aproblemáticas, mundo de la 
vida que se hace concreto en las cosmovisiones de los pueblos indígenas con-
frontados con el mundo de vida del sistema de educación formal universitario 
que los expulsa, ya que en el sistema educativo universitario, asumido como 
mundo de vida universitaria, los sistemas culturales de interpretación o imá-
genes del mundo de los pueblos originarios no existe y en tal sentido no refleja 
los saberes de dichos grupos.

En la teoría de la modernidad, para dar cuenta de lo que define como 
la crisis de la modernidad, Habermas introduce la metáfora “colonización del 
mundo de la vida” por el sistema. Una vez abordadas las características del 
sistema mundo de vida, base para la construcción de su teoría de la sociedad, 
este autor caracteriza las crisis en el capitalismo tardío, de allí que afirma que, 
así como el capitalismo es incapaz de resolver los problemas que él mismo 
suscita, el Estado Social en economías altamente desarrolladas se expande, di-
simulando su crisis. Esto da cuenta de cómo la opinión pública colectiva actúa 
por la lógica de valor de uso derivada del sistema de producción de mercado, 
que produce las condiciones de su propia crisis estructural, la cual consiste en 
la tensión entre dos formas irreconciliables de integración social, esto es, entre 
los principios del “mundo de la vida” y los del “sistema”.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



140 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Rigoberto Lanz y El discurso posmoderno: crítica de la 
razón escéptica

En el libro El discurso posmoderno: crítica de la razón escéptica,42 Rigo-
berto Lanz plantea que el debate sobre la crisis de la razón pone en evidencia 
la persistente recaída en las tradiciones filosóficas cientificistas, denunciando 
lo difícil que es para el conservadurismo académico (como él lo llama) admitir 
que la razón sujeto céntrica de la modernidad hace aguas. Este autor afirma 
que la vieja filosofía está volcada a minimizar el impacto de la crítica posmo-
derna del logocentrismo, y que esta resistencia neoconservadora se expresa 
de varios modos: como minimización de la gravedad de las crisis de episteme; 
como trivialización de los problemas en juego; como satanización de autores y 
conceptos vinculados al horizonte intelectual de la posmodernidad.

Destaca Lanz que el eclipse de la idea moderna de sujeto (individuo tras-
cendente que compromete su existencia en proyectos) produce un efecto pri-
mero: el vacío y esta “era del vacío” es un tiempo descentrado en el cual los 
grandes metarrelatos ya no comandan la vida subjetiva de la gente. En un cli-
ma de desesperanza y reflujo, el protagonismo de las identidades colectivas se 
desvanece. En ambientes caracterizados por una completa ausencia de volun-
tad colectiva, el sujeto-proyecto queda suspendido.

Propone que lo que se impone es resituar la cuestión del individuo a la 
luz de nuevos agenciamientos colectivos, de arbitrar nuevos cursos de las prác-
ticas sociales donde lo colectivo se reencuentre con otra socialidad, con otra 
racionalidad, con otra lógica del sentido. Sugiere que hay que comenzar por 

42	  Lanz, El discurso postmoderno: crítica de…



141InSURGentes

repensar el espacio de lo colectivo prescindiendo de nociones falaces como 
“nación”, “sociedad” o “identidad”. Apuesta a que es posible propiciar un nuevo 
tipo de práctica social fundada en la experiencia inmediata, en la negociación 
directa, en los lazos provistos por la experiencia misma.

Desde esta perspectiva, apuesta a la posibilidad de construirse otra expe-
riencia de libertad, asociada, no al poder metafísico del Estado, sino a la trama 
de la dominación que está en todos lados. Afirma que el poder sigue siendo el 
límite de toda experiencia emancipatoria. Es en el juego micrológico frente a 
las tramas de poder donde las apuestas vitales adquieren de nuevo su sentido. 
Ese individuo que apuesta en los tejidos complejos de las relaciones sociales, 
es el nuevo actor de la sociedad posmoderna.

Bajo el subtítulo “Los retos de una postura intercultural”, propone Lanz la 
multiculturalidad como una poderosa palanca para refrescar las viejas postu-
ras, para interpelar otros territorios del pensamiento, para ensanchar el hori-
zonte que enmarca todas las lógicas del sentido. No se trata, a su juicio, de la in-
genuidad de una cierta antropología romántica que ha visto en el indigenismo 
la nueva centralidad de la cultura, destaca que es obviamente otra cosa y que, 
en tiempos de fundamentalismos rabiosos, es importante levantar la bandera 
interculturalista como un modo de colocar en un plano horizontal todas las 
propuestas.

Podemos destacar que el autor asimila el concepto de multiculturalismo 
con el de interculturalismo, al punto que en el prólogo a la segunda edición el 
autor expresa:

[…] postulamos abiertamente una razón posmoderna que se deslastre de los 
contenidos culturales de la Modernidad, […] Queremos una razón “débil”, dife-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



142 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

rencialista, multiculturalista, fraguada en la simultaneidad de los tiempos, en el 
pluralismo de las indeterminaciones, en el desorden, en la turbulencia.43

Es fundamental en este punto destacar que, en el debate multiculturalismo/
interculturalismo, las diferencias son sustantivas, como afirman Sanz Esteban44 y 
Ángeles Hernández.45 Podemos asumir como multiculturalismo la coexistencia de di-
ferentes grupos culturales dentro de un mismo espacio geográfico o social, que se limi-
tan a coexistir, pero no a convivir, se asume como un concepto estático que deriva en 
una situación de segregación y de negación de la convivencia y la transformación 
social, siendo la base para la adopción de posturas paternalistas hacia las minorías 
culturales.

En cuanto a interculturalismo, a diferencia del multiculturalismo, este va más 
allá de la simple coexistencia, implica una interacción activa entre las culturas con 
el objetivo de fomentar el diálogo, el entendimiento mutuo y el enriquecimiento 
cultural. Busca superar la mera tolerancia y promover relaciones basadas en el res-
peto, la equidad y la justicia. Finalmente, el pluriculturalismo describe la existencia 
de múltiples culturas en un mismo contexto, pero no necesariamente implica inte-
racción o diálogo entre ellas. Puede referirse a la coexistencia de diferentes grupos 
étnicos, idiomas, religiones, etc., en un territorio, sin que necesariamente exista un 
intercambio o relación activa entre estos grupos. Asumimos el concepto de intercul-

43	 Ibidem, 11.
44	 Alejandro Sanz Esteban, “Multiculturalidad e interculturalidad en las aulas de primaria: Pro-

puestas de actuación desde la educación física” (Trabajo de Fin de Grado en Educación 
Primaria, Universidad de Valladolid, 2025). https://uvadoc.uva.es/handle/10324/76469

45	 Elías Ángeles Hernández, “Multiculturalismo, multiculturalidad e interculturalidad. Una 
aproximación a sus significados,” Revista Inclusiones, vol. 11, no. 1 (2023): 94-114. DOI: 
https://doi.org/10.58210/inclu3492

https://uvadoc.uva.es/handle/10324/76469
https://doi.org/10.58210/inclu3492


143InSURGentes

turalismo, pues una educación intercultural permite el diálogo, no la imposición, de 
una cultura sobre otra, de allí que si bien la interculturalidad parte del multicultu-
ralismo, no obstante, lo trasciende, pues implica un intercambio real y constructivo 
entre culturas en distintos niveles: local, nacional, regional e internacional.

Zygmunt Baumann y su trabajo Modernidad Líquida

De Zygmunt Baumann, en su trabajo Modernidad Líquida,46 queremos 
destacar lo referido en su “Epilogo” sobre lo que significa escribir sociología, 
oportuno como doctoranda de las ciencias sociales. Él afirma que no hay op-
ción entre maneras “comprometidas” o “neutrales” de hacer sociología, pues 
una sociología descomprometida no existe y, a su juicio, los sociólogos pueden 
no considerar los efectos ejercidos por su trabajo sobre las “visiones del mun-
do” y el impacto que estos producen sobre las acciones humanas singulares 
o conjuntas, pero solo a costa de traicionar la responsabilidad de elegir que 
todos enfrentamos a diario. La tarea de la sociología, afirma, es ocuparse de 
que las elecciones sean realmente libres y que sigan siéndolo cada vez más por 
todo el tiempo que dura la humanidad.

46	  Bauman, Modernidad Líquida…

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



144 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Boaventura de Sousa Santos y su libro El milenio huér-
fano. Ensayos para una nueva cultura política. El cosmo-
saber como expresión de las manifestaciones (ausentes y 

emergentes) para un diálogo intercultural

Con Boaventura de Sousa Santos, en su texto El milenio huérfano. Ensa-
yos para una nueva cultura política47 donde hace la relación entre sociedad, 
epistemología y metodología, plantea la necesaria transformación de la teoría 
crítica de la modernidad para un nuevo sentido común emancipador, para lo 
cual propone una alternativa: el posmodernismo de oposición, como transi-
ción paradigmática para revelar relaciones más igualitarias y recíprocas entre 
la cultura occidental y las otras culturas, principalmente del sur.

Por ello, aborda de manera teórica y epistemológica el mundo desde las 
cinco monoculturas de la modernidad y, en ese sentido, postula cinco ecolo-
gías. Inicia por una monocultura del saber científico como único saber, mien-
tras valora la experiencia por una ecología de los distintos saberes donde se 
permita la interrelación y confrontación entre ellos; también escribe sobre la 
monocultura del progreso o lógica del tiempo lineal, que comprende la historia 
como dirección en sentido único, y la sustituye por la ecología de las tempora-
lidades, al reconocer las distintas temporalidades sin establecer jerarquías o 
juicios de valor sobre ellas.

Frente a la monocultura de la naturalización de las jerarquías o de la cla-
sificación social, al intentar identificar la diferencia con desigualdad, surge la 
ecología de los reconocimientos. Esta se construye a partir de reconocimien-

47	 Boaventura de Souza Santos, El milenio huérfano. Ensayos para una nueva cultura política 
(España/Colombia: Trotta, 2011).



145InSURGentes

tos recíprocos; monocultura de lo universal como único válido, al margen del 
contexto o sobre lo local, por una ecología de las trans-escalas. Así, se valo-
ra lo local, se sitúa fuera de la globalización hegemónica al articular lo local 
con lo global, es decir, se matiza una “reglobalización contra-hegemónica”.48 
Finalmente, la monocultura de la productividad define la realidad humana por 
el criterio del crecimiento económico como objetivo racional incuestionable, 
y propone una ecología de las producciones y distribuciones sociales, donde 
existe la necesidad de recuperar y poner en valor otros sistemas alternativos 
de producción.

Igualmente, De Sousa Santos coloca las bases para una nueva teoría crí-
tica de la sociedad y plantea unas líneas maestras para sustentarla. Primero, 
con una nueva teoría de la historia como respuesta al desafío de la renovación 
tecnológica; segundo, se centra en la superación de los preconceptos nortecén-
tricos y occidentales imperantes en las ciencias sociales. La tercera línea es la 
reinvención del conocimiento como emancipación y como interrogación ética, 
con el paso del monoculturalismo al multiculturalismo; en la cuarta se con-
centra en dar prioridad a la reconstrucción teórica y a la refundación política 
del Estado y de la democracia en tiempos de globalización. Plantea además la 
reconstrucción teórica y analítica centradas en el Estado, la democracia y la 
globalización, una búsqueda de una nueva forma entre el principio de la igual-
dad y el reconocimiento de la diferencia frente a los sistemas de desigualdad y 
el de exclusión,49 además de profundizar estudios entre las distintas formas de 

48	 De Souza Santos en Juan José Tamayo, “Boaventura de Sousa Santos, El milenio huérfano. 
Ensayos para una nueva cultura política,” Revista Crítica de Ciências Sociais, no. 74 (2006). 
http://journals.openedition.org/rccs/942.

49	 Ibid.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151

http://journals.openedition.org/rccs/942


146 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

producción de la globalización, como son la económica y el neoliberalismo, la 
social y las desigualdades, la política y la cultural, estas últimas imposibles de 
reducir a sus dimensiones económicas.

Asimismo, propone De Sousa el desafío de abrir discusiones epistemo-
lógicas en la producción del conocimiento que tome los problemas del mundo 
globalizado como la necesidad de diálogo intercultural, rescatando la crítica a 
la racionalidad occidental, al eurocentrismo y, además, permitiendo “que las 
ciencias sociales se dejen interpelar por las formas de saber y los conocimien-
tos de los pueblos del mundo como manifestaciones (ausentes y emergentes) 
de proyectos utópicos plurales”.50 Esto implica un aprendizaje de los saberes 
populares, experiencias sociales locales que tienda al cosmopolitismo y que 
han sido silenciadas, a los fines de lograr un equilibrio entre formas de cono-
cimiento en cualquier escala de acción para así lograr la emancipación social.

En esta nueva epistemología del sur el conocimiento debe estar orienta-
do por la solidaridad al reconocimiento del otro como igual, además, la bús-
queda y legitimación del conocimiento no implica verdades irrefutables o de-
mostrativas, sino según De Sousa: “Es, por el contrario, un conocimiento retó-
rico cuya validez depende del poder de convicción de los argumentos en que se 
traduce”.51 Además, no se establece jerarquía de formas de conocimiento por 
sobre otros, no debe ser lineal por darse la aceptación y el reconocimiento de 
escalas temporales y espaciales. El desafío epistemológico y metodológico está 
orientado por la crítica y la intención de producir transformaciones sociales. 
De Sousa afirma que es: “…pasar de una relación con objetos de investigación 

50	 En Helder Binimelis-Espinoza y Andrés Roldán Tonioni, “Sociedad, epistemología y meto-
dología en Boaventura de Sousa Santos,” Convergencia, vol. 24, no. 75 (2017), 11.

51	 Ibidem, 6.



147InSURGentes

a una relación con actores sociales, lo cual implica también el reto de legitimar 
sus proyectos, sus sentidos de acción (que escapan a la racionalidad occiden-
tal) y sus principios valórico-normativos, los cuales, a su vez, rompen con la 
lógica universalista”.52

Conclusión

El paradigma o pensamiento posmoderno, en el abordaje de los saberes 
indígenas en la educación universitaria, permite ubicar tanto las causas de la 
monocultura eurocéntrica que prevalece en los pensum universitarios, como 
las posibles soluciones para promover un dialogo intercultural en las universi-
dades e institutos de educación universitarios. Con Maffesoli y su propuesta de 
teorías alternativas y emergentes, como el vitalismo y el “sentido-comunolo-
gía”, que fundamenta su campo de estudio en la complejidad cotidiana, la “cul-
tura primera” y el conocimiento ordinario, que serían los saberes indígenas, se 
evidencia que es urgente investigar a los fines de ofrecer al sistema universita-
rio otra constelación de saberes con igual legitimidad que el eurocéntrico, para 
que desde una ecología de saberes se enseñen en la misma.

Desde Lyotard consideramos la pragmática del saber narrativo, ya que 
acepta que el saber puede asumirse como formación y como cultura, esta últi-
ma autorizada por descripciones etnológicas, con la preeminencia de la forma 
narrativa en la formulación del saber tradicional, en la cual el relato es la forma 
por excelencia de ese saber. Así, el saber indígena se trasmite y, en tal sentido, 
se forma a sus generaciones con el relato narrado de forma verbal, siendo este 

52	 Ibidem, 12.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



148 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

saber narrativo fundamental para la comprensión de la cosmovisión de los 
pueblos indígenas a estudiar. De igual forma, esta pragmática produce, según 
Lyotard, no lo conocido, sino lo desconocido, y el modelo de legitimación del 
saber no es el de la mejor actuación, sino el de la diferencia comprendida como 
paralogía.

Con Vattimo asumimos el pensamiento de la fruición característico de 
la posmodernidad, que consiste en la rememoración o el revivir, de las for-
mas espirituales del pasado cuyo efecto es emancipador en sí mismo. En tal 
sentido, el revivir los cosmos saberes como expresión de formas espirituales 
ancestrales, aun presentes en nuestra sociedad, revivirlos para el “enclaustro” 
universitario a los fines de desenclaustrarla y contribuir a su emancipación de 
la monocultura eurocéntrica.

De Habermas, adjudicamos como nuestra su afirmación de que los va-
lores culturales no son válidos universalmente, pues estos están restringidos 
al horizonte de un determinado mundo de la vida, plausibles solo en el con-
texto de esa forma de vida particular, de allí que su concepto de mundo de la 
vida racionalizado se refiere a que los sistemas culturales de interpretación, o 
imágenes del mundo, reflejan el saber de fondo de los grupos sociales del que 
son parte y garantizan la coherencia en la diversidad de sus orientaciones de 
acción, como correlato de los procesos de entendimiento. Por ello, se precisa 
estudiar cosmosaberes por pueblo indígenas, pues cada pueblo tiene su par-
ticular mundo de la vida, que constituye un sistema cultural de interpretación 
del mundo que refleja un saber en coherencia con su patrón cultural, y el mun-
do de vida universitario impregnado de los sistemas culturales de interpreta-
ción o imágenes del mundo de dichos pueblos originarios incorporando los 
saberes que los reflejan.



149InSURGentes

En Lanz aclaramos el debate entre multiculturalismo e interculturalismo, 
partiendo que, si bien la interculturalidad,parte del multiculturalismo, no obs-
tante, lo trasciende, pues implica un intercambio real y constructivo entre cul-
turas en distintos niveles: local, nacional, regional e internacional, necesario, 
como plantea este autor, para ensanchar el horizonte que enmarca todas las 
lógicas del sentido. Notamos que el estudio de cosmosaberes indígenas contri-
buye a los fines de ensanchar esas lógicas de sentido universitarias, como un 
modo de colocar en un plano horizontal todas las propuestas.

Con Bauman nos apropiamos de su apuesta de escribir una sociología 
“comprometidas” con el fin de generar, con las “visiones del mundo” de los 
pueblos indígenas a estudiar, un impacto decolonizador en el sistema educati-
vo universitario.

Con De Sousa Santos nos arrogamos, con la categoría cosmosaber, el de-
safío de abrir discusiones epistemológicas para la producción del conocimien-
to que toma uno de los problemas del mundo globalizado, como es la necesi-
dad del diálogo intercultural desde la crítica a la racionalidad occidental, al 
eurocentrismo que está presidiendo los pensum universitarios, y desde la pro-
mocion de dicha categoría la interpelación a esta universidad para asumir las 
formas de saber y los conocimientos de los pueblos indígenas como manifes-
taciones (ausentes y emergentes) de proyectos utópicos plurales de emanci-
pación, pendientes desde la gesta libertaria liderizada por nuestro Libertador 
Simón Bolívar.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151



150 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Bibliografía

Ángeles Hernández, Elías. “Multiculturalismo, multiculturalidad e interculturalidad. 
Una aproximación a sus significados.” Revista Inclusiones, vol. 11, no. 1 (2023): 
94-114. DOI: https://doi.org/10.58210/inclu3492

Bauman, Zygmunt. Modernidad Líquida. Argentina: Fondo de Cultura Económica, 
2004.

Binimelis-Espinoza, Helder y Andrés Roldán Tonioni. “Sociedad, epistemología y me-
todología en Boaventura de Sousa Santos.” Convergencia, vol. 24, no. 75 (2017): 
215-235.

De Sousa Santos, Boaventura. Tesis sobre la descolonización de la historia. Argentina: 
CLACSO; Coímbra: Centro de Estudos Sociais – CES, 2022.

____. El milenio huérfano. Ensayos para una nueva cultura política. España/Colombia: 
Trotta, 2011.

Habermas, Jurgen. Teoría de la acción comunicativa, Volumen I: La razón y la raciona-
lización de la sociedad. España: Grupo Santillana, 1999.

Lanz, Rigoberto. El discurso postmoderno: crítica de la razón escéptica. Venezuela: CD-
CHT-UCV, 2000.

Lecuna, Vicente. Papeles de Bolívar. Venezuela: Litografía del Comercio, 1917.
Lemmens, Pieter. “La cosmotécnica y el giro ontológico en la era del antropoceno.” Ange-

laki: Journal of the Theoretical Humanities, vol. 25, no. 4 (2020): 3-8. DOI: 10.1080 
/ 0969725X.2020.1790830.

Lyotard, Jean-François. La condición postmoderna. Informe sobre el saber. Argentina: 
Editorial R.E.I., segunda edición, 1991.

Maffesoli, Michel. El tiempo de las tribus. México: Siglo XXI Editores, 2004.
____. Postmodernidad. México: Universidad de las Américas Puebla, 2007.

https://doi.org/10.58210/inclu3492
https://doi.org/10.1080/0969725X.2020.1790830
https://doi.org/10.1080/0969725X.2020.1790830


151InSURGentes

Mato, Daniel. Educación superior y pueblos indígenas y afro descendientes en América 
Latina. Venezuela: IESALC, 2017.

Ministerio de Educación de Bolivia. Educación Primaria Vocacional. Programa de Estu-
dio Primero a Sexto Año de Escolaridad. Bolivia: Estado Plurinacional de Bolivia, 
Serie Currículo Documento de Trabajo, 2014. https://www.minedu.gob.bo/fi-
les/documentos-normativos/VER/2015/TX_PLANES-Y-PROGRAMAS-PRIMA-
RIA--05-05-14.pdf

Peña Solano, Leonel Mauricio. “Globalización y postmodernidad en los discursos y las 
prácticas de los derechos humanos.” Derecho y Realidad, vol. 9, no. 18 (2011), 
https://revistas.uptc.edu.co/index.php/derecho_realidad/article/view/4891.

Sanz Esteban, Alejandro. Multiculturalidad e interculturalidad en las aulas de prima-
ria: Propuestas de actuación desde la educación física. Trabajo de Fin de Grado 
en Educación Primaria, Universidad de Valladolid, 2025. https://uvadoc.uva.
es/handle/10324/76469 

Tamayo, Juan José. “Boaventura de Sousa Santos, El milenio huérfano. Ensayos para 
una nueva cultura política.” Revista Crítica de Ciências Sociais, no. 74 (2006). 
http://journals.openedition.org/rccs/942. DOI: https://doi.org/10.4000/
rccs.942 

UNESCO. Declaración de Incheon y Marco de Acción ODS 4 – Educación 2030. EE UU: 
UNESCO, 2015. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000245656_spa. 
(Consultado el 23 de junio del 2021).

Vattimo, Gianni. El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la cultura posmo-
dema. España: Editorial Gedisa S.A., 1987.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Cosmosaber indígena para una educación ... / Rodríguez Vergara, María A.  / pp. 111-151

https://www.minedu.gob.bo/files/documentos-normativos/VER/2015/TX_PLANES-Y-PROGRAMAS-PRIMARIA--05-05-14.pdf
https://www.minedu.gob.bo/files/documentos-normativos/VER/2015/TX_PLANES-Y-PROGRAMAS-PRIMARIA--05-05-14.pdf
https://www.minedu.gob.bo/files/documentos-normativos/VER/2015/TX_PLANES-Y-PROGRAMAS-PRIMARIA--05-05-14.pdf
https://revistas.uptc.edu.co/index.php/derecho_realidad/article/view/4891
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/76469
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/76469
http://journals.openedition.org/rccs/942
https://doi.org/10.4000/rccs.942
https://doi.org/10.4000/rccs.942
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000245656_spa




Reflexiones

In
SU

RG
en

te
s



noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias
noticias-red de antropolgías del sur-noticias

In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur tiene como 
objetivo construir colectivamente un espacio de divulgación académico-

político de las ciencias sociales del Sur y en particular de las antropologías 
del Sur. Es un espacio para la reflexión teórica sobre el quehacer 

antropológico desde el sur (geográfico, epistemológico y político) 
y para el debate sobre la descolonización epistemológica surgido en el 

seno de las ciencias sociales del Sur, bajo una mirada pluri-inter 
y transdisciplinaria en la medida en que hoy la complejidad se hace 
presente en el estudio del ser humano latinoamericano y caribeño. 
Buscamos una ventana para la divulgación de las Ciencias Sociales, 

especialmente las antropologías (así en plural), de los países considerados 
subalternizados en el sistema-mundo. Nuestra revista se convierte en un 

espacio en el que se expresen los/as investigadores/
as de todas las tendencias teóricas-metodológicas y éticas, 

sobre temas determinados y de interés para el sur y los sures.

Foto pág. 155  Domingo A. Briceño. Altar de María Lionza en Nirgua, estado Yaracuy, Venezuela, 2024.
Foto pág. 157:  Annel Mejías Guiza. Altar del curandero Domingo Durán en el sector Palito Blanco, estado Yaracuy, 2025.

InSurGentes



155InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Los sistemas médicos en la Venezuela .. / Clarac de Briceño, Jacqueline  / pp. 155-165

Los sistemas médicos en la Venezuela multiétnica 
y pluricultural (La enfermedad como lenguaje 

en Venezuela)1

Clarac de Briceño, Jacqueline
Departamento de Antropología y Sociología, Escuela de Historia,

Facultad de Humanidades y Educación, Universidad de Los Andes
Mérida, Venezuela

En el programa ofrecido por este interesante 1er Congreso Venezo-
lano de Historia, Etnohistoria, Arqueología, Crónica y Tradición, 
dedicado al patrimonio bajo todas sus formas, los organizadores 

1	 Este texto de la profesora Dra. Jacqueline Clarac de Briceño fue la conferencia del 1er 
Congreso Venezolano de Historia, Etnohistoria, Arqueología, Crónica y Tradición, rea-
lizado en Santa Ana de Coro, Falcon, Venezuela, del 27 al 29 de noviembre de 2008. Se 
está publicando post mortem con autorización de su hija, Cristina Briceño-Fustec.



156 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

me pidieron hablar de un patrimonio muy importante, aunque raramente re-
conocido en nuestro país como tal: el rico patrimonio de representaciones y 
prácticas terapéuticas heredadas y re-creadas permanentemente por nues-
tra población.

Antes de entrar en materia, haré una breve introducción a nuestra histo-
ria humana:

Nuestra especie, Homo Sapiens, tiene aproximadamente un poco más de 
100.000 años de existencia. Antes de nosotros había otro Homo Sapiens, el 
Neanderthalensis, sobre el cual hay todavía polémica, aunque hay más probabi-
lidades cada día para que sea reconocido como ancestro también de nosotros. 
Bueno, el Homo Neandertal, que permaneció como tal durante unos 400.000 
mil años, lo mismo que el Homo Sapiens posterior, si lograron sobrevivir fue 
porque tenían conocimientos terapéuticos.

Es decir que no hubo que esperar la ciencia médica nacida en Europa hace 
menos de dos siglos, para poder curar. Y podemos considerar que todas las te-
rapias que curan o que previenen las enfermedades son “científicas”, aunque 
utilicen otras metodologías y pertenezcan a otros sistemas lógicos. Desde los 
años 60’s del siglo pasado, en efecto, ya los antropólogos, liderados por Claude 
Lévi-Strauss2, han podido reconstruir muchos de esos otros sistemas terapéuticos, 
mostrando su efectividad, comparable a la efectividad de los médicos llamados 
“científicos” porque están formados en las facultades de medicina occidentales.

Lévi-Strauss procuró explicar dicha eficacia mediante su noción de “efica-
cia simbólica”, que actuaría dentro del pensamiento simbólico y del triángulo 
constituido por el enfermo, el médico (el que sea) y el grupo humano al cual 

2	 Claude Lévi-Strauss, Anthropologie Structurale (París, Francia: Plon).



157InSURGentes

pertenecen estos dos, compartiendo todos la misma representación cósmica y 
sociocultural, dentro de la cual está inserto todo discurso médico.

A fines de la segunda mitad del siglo XX, sin embargo, empezó otro tipo 
de estudios, no antropológicos, que aportaron a los antropólogos nuevos co-
nocimientos y ciertas respuestas importantes a sus inquietudes, llegando 
a otras conclusiones al respecto: los trabajos de investigación, realizados en 
efecto por los neurofisiólogos (entre los cuales tenemos el grupo que trabaja 
en la ULA bajo la dirección del Dr. Luis Hernández), dichos trabajos han venido 
evidenciando la existencia de ciertos mecanismos endógenos que inhiben la 
sensibilidad nociceptiva y actúan como opioides. Se trata del sistema de en-
dorfinas producidas por la glándula pituitaria (sobre la cual no se tenía nin-
guna información anteriormente: algunos interpretaban, incluso, como en las 
ciencias llamadas “esotéricas”, que era la “glándula que nos pone en relación 
con el alma”) y unas células del cerebro que actúan esencialmente sobre los re-
ceptores opiáceos a través de partes del sistema nervioso central, de modo que 
nuestro cuerpo –según esto– se encontraría equipado en forma “natural” para 
reducir él mismo la sensación de dolor, y al ser reducida ésta, el cerebro está 
dispuesto a activar los mecanismos endógenos de curación. Esto empezó a ser 
demostrado casi simultáneamente por ciertos laboratorios a partir de 1975: 
mostraron que la relación endógena para los receptores opiáceos era realizada 
por unos péptidos llamados “encefalinas”, pero sobre todo por la endorfina y 
la dinorfina.

Las conclusiones a las cuales llegaron entonces ciertos neurofisiólogos 
los llevaron a estudiar, con base en el conocimiento así recientemente obte-
nido, el caso de los chamanes, por ejemplo, de los cuales habían oído hablar o 
leído a través de los antropólogos. Uno de los más reconocidos investigadores 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Los sistemas médicos en la Venezuela .. / Clarac de Briceño, Jacqueline  / pp. 155-165



158 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

en este campo, James L. Henry, del Departamento de Fisiología y Psiquiatría de 
la Mc Gill University (Canadá), escribió en un artículo, ya en 1982:

Después de mis lecturas acerca de los estados de trance, y después de ver en el 
simposio unas películas antropológicas que mostraban una gran variedad de 
trances chamánicos, quedé impresionado con los síntomas comúnmente aso-
ciados a tales estudios: pensé que algunos por lo menos de esos síntomas po-
drían incluir en su producción una relación con las endorfinas, y me pareció 
completamente razonable suponer que esta relación constituía un mecanismo 
singular, una extensión o acción global de las endorfinas…3

Y se preguntó si el estado llamado en psiquiatría “disociación”, o separa-
ción mental del mundo físico, que se parecía a un estado de euforia o éxtasis, 
así como la capacidad para no sentir el dolor físico, es decir, si las condiciones 
asociadas con los estados de alteración de la conciencia podrían provocar la 
salida de las endorfinas de la pituitaria y su paso a la sangre, encontrando que 
en efecto era lo que sucedía, y en sus estudios posteriores pudo descubrir que 
el fenómeno podía ser producido por distintos factores: situaciones de estrés, 
por ej., carrera de larga duración, acupuntura, relación sexual, baile, cierto tipo 
de música (lo comprobó, por ejemplo, con el rock, con tambores, maraca, etc.).

Es decir, hoy en día hay mayor disposición de los científicos para acer-
carse a la consideración de esos otros sistemas médicos, llamados hoy “me-
dicinas alternativas”, como la homeopatía, la medicina china, la acupuntura, 
la medicina natural, la medicina taoísta, la medicina chamánica, la de los 

3	 Henry James, “Circulating opioids: Possible physiological roles in central nervous func-
tion,” Neuroscience, and Biobehavioural Review, vol. 6 (1982).



159InSURGentes

curanderos y curanderas, o la del culto a María Lionza, o la de la santería, o 
del candomblé, etc…

Vamos a hablar un poco ahora de la condición de nuestro país, Venezuela, 
dentro del contexto universal de representaciones del cuerpo, de la salud y la 
enfermedad y en el contexto de la curación…

Como sabemos, Venezuela tiene una larga historia de varios millares de 
años, todavía poco conocida a causa de la alienación histórico-cultural que he-
mos sufrido durante los últimos 500 años, y porque tenemos pocos investiga-
dores dedicados al estudio de todo este pasado, ya que nos faltan arqueólogos; 
pero cada vez que trabajan estos, siempre nuestra historia se extiende más 
hacia atrás, y se logra conocer un poco más de las sociedades que nos prece-
dieron hace 1.000, 5.000, 10.000 o 20.000 años… En el estado Falcón tienen 
la suerte de haber tenido un gran científico humanista, como el profesor José 
María Cruxent, que ha logrado llevar la historia de Falcón (y por ende de Ve-
nezuela y del continente americano) hacia unos 15.000 años atrás; todos los 
estados venezolanos no tienen esta suerte.

Esas sociedades que nos precedieron y que hemos llamado erróneamen-
te durante mucho tiempo, siguiendo en esto a los historiadores hispanizantes 
: “sociedades prehispánicas”, vivieron un cambio drástico en su panorama de 
salud-enfermedad a la llegada de los europeos. En nuestro continente, en efec-
to, por las condiciones ambientales y socioculturales diferentes de los seres 
humanos que aquí vivían, el cuadro de las enfermedades era muy diferente: Se 
sufría sobre todo de enfermedades intestinales e infecciosas, que se conocían 
y para las cuales esas sociedades tenían sus terapias adaptadas a las mismas. 
Pero los europeos trajeron consigo otras enfermedades, contra las cuales no 
estaban inmunizadas las poblaciones autóctonas: enfermedades virales y bac-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Los sistemas médicos en la Venezuela .. / Clarac de Briceño, Jacqueline  / pp. 155-165



160 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

teriales, desarrolladas en Asia y Europa por el contacto permanente con los 
animales domésticos, especialmente el ganado bovino, el ovino, el caprino, el 
caballar, y las granjas de gallinas… mientras que en América había muy pocos 
animales domésticos y estaban confinados a ciertas zonas nada más: unos ca-
mélidos, pequeños mamíferos como los curíes, pavos y paujíes.

Los europeos trajeron consigo la difteria, el sarampión, la viruela, el tifo, 
el cólera, que se manifestaban a través de grandes epidemias, de las cuales 
tenemos noticias desde la época de los romanos, pero contra las cuales ya una 
gran parte de las poblaciones euroasiáticas estaban inmunizadas, mientras que 
no lo estaban los indoamericanos. Y cuando se trajeron grandes contingentes 
de esclavos africanos, vinieron otras enfermedades más, como la malaria, por 
ejemplo. Esto causó una reducción demográfica drástica: según unos cálcu-
los, cincuenta años después de la llegada de Cristóbal Colón ya un 92% de las 
poblaciones indígenas habían sido reducidas en grandes zonas del territorio 
americano. Los aztecas, los caribes, pueblos que presentaron inmediatamente 
resistencia sistemática a esa invasión europea, abandonaron la resistencia por-
que la viruela, el sarampión y las distintas epidemias de gripe terminaron con sus 
guerreros… Como no conocían esas enfermedades, no habían aprendido a curar-
las, y las mismas no entraban dentro de sus representaciones de la enfermedad. 

Contra las enfermedades típicas de los territorios americanos habían de-
sarrollado en todas partes la medicina chamánica, de chamanes, piaches, mo-
janes, etc…, con variantes locales. Hoy las poblaciones indígenas se han inmu-
nizado a fuerza de epidemias, y han logrado reproducirse más y más, de modo 
que tenemos nuevamente grandes cantidades de indígenas en varias regiones 
americanas, especialmente en América Latina. Donde han logrado desarrollar 
terapias más acordes con su nuevo cuadro patológico, aunque conservando 



161InSURGentes

también lo esencial de sus propias representaciones de la enfermedad, es de-
cir: incorporando sin cesar nuevas categorías teóricas y nuevas terapias, den-
tro de una gran creatividad. De vez en cuando, sin embargo, hay todavía epide-
mias que salen del mundo criollo donde ya no tienen efecto letal, para matar a 
grandes grupos de indígenas cuyas comunidades están aisladas, como sucedió 
hace unos años con los Yanomami, a quienes genetistas del norte, dirigidos 
por el antropólogo Chagnon, les inyectaron incluso el virus del sarampión para 
“estudiar” la reacción de este grupo humano que había quedado aislado del 
contacto con criollos y por consiguiente de este tipo de enfermedad… Hubo un 
gran escándalo al respecto, que fue conocido sobre todo por los antropólogos a 
nivel mundial y por algunos políticos de nuestro país, sin que esto afectara emo-
tivamente la población en general, ni trajera ningún castigo a tales “científicos”…

Venezuela tiene hoy una población que se vino formando a partir de va-
rios grupos humanos como las etnias indígenas, de las cuales tenemos todavía 
en el siglo XXI más de 34 con sus lenguas –lo que muestra la gran e increíble 
resistencia cultural que desarrollaron en el curso de la colonia y posteriormen-
te–, lenguas reconocidas por nuestra Constitución Bolivariana; otros grupos 
más, que han perdido recientemente sus idiomas (en total: 44 grupos indíge-
nas); y de otros grupos humanos procedentes de otras regiones de la Tierra.

Nos hablaban antes los historiadores de nuestros indígenas como del pa-
sado: habrían desaparecido sus culturas con la llegada de los españoles, de 
modo que pensaban la sociedad criolla como totalmente hispanizante, lo que 
no correspondía en absoluto a la realidad: Si sabemos observar lo que todavía 
sucede en nuestro país, los indígenas se han venido incorporando a la socie-
dad criolla todo el tiempo, gran parte de nuestra población es descendiente de 
ellos, en todas las épocas: tenemos alumnos y alumnas en la ULA cuya madre 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Los sistemas médicos en la Venezuela .. / Clarac de Briceño, Jacqueline  / pp. 155-165



162 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

es indígena, o una abuela, o un abuelo, solo que antes no lo confesaban por 
“vergüenza cultural” aprendida e infelizmente asimilada… Hoy reconocen su 
origen con mayor facilidad gracias a que estamos aprendiendo ahora a pensar 
nuevamente nuestro país…

La población venida de distintas regiones de África o, posteriormente, de 
las Antillas, ha aportado también sus genes y su cultura a nuestra población 
criolla, lo mismo hicieron los europeos (españoles con sus influencias árabes, 
los canarios, portugueses, italianos…), los chinos, los japoneses y, reciente-
mente, los indígenas y criollos que nos han llegado desde varios otros países 
latinoamericanos, especialmente Colombia, Bolivia, Ecuador, entre otros.

Es una situación muy compleja, que por primera vez se logró expresar 
oficialmente en nuestra Constitución Bolivariana, durante la Constituyente de 
1999, reconociendo en ella a Venezuela como un país multiétnico y pluricul-
tural, después de muchas polémicas que se engendraron durante la Constitu-
yente, en las cuales participamos indígenas y algunos antropólogos. Es decir: 
estamos frente a una sociedad de una enorme complejidad, y esta complejidad 
se manifiesta de modo muy especial a través de las múltiples representaciones que 
tiene nuestra población de la salud y la enfermedad, y del cuerpo humano…

Hay en efecto muchos sistemas terapéuticos en presencia, se desarro-
llaron primero en las zonas rurales, luego en las ciudades. En contacto con la 
medicina europea medieval y posteriormente con la occidental, se han venido 
re-estructurando a través de los siglos. El chamanismo, por ejemplo, que no es 
solo parte de un sistema médico indígena, sino que es todo un sistema de rela-
ción con el mundo de los vivos, de los muertos, de los espíritus, de los dioses, 
con la naturaleza (selvas, bosques, ríos, lagunas, cerros y sus habitantes de toda 
clase), y un sistema de mediación entre los seres humanos y todos los demás seres.



163InSURGentes

Es esencialmente dinámico, capaz de absorber muy fácilmente todas las 
representaciones e ideas que le llegan de fuera: los chamanes yanomami dicen, 
por ejemplo, que ellos incorporan también el “hekura” del Dios cristiano, por-
que aumenta su poder curativo…

De modo que hoy los chamanes de todas partes –lo mismo que las sa-
cerdotisas y médiums del culto terapéutico de María Lionza, culto que here-
dó esta capacidad integrativa del chamanismo–, ellos cuentan también con los 
instrumentos y la farmacopea de la medicina occidental, solo que re-interpre-
tan estos a través de su propio sistema de representaciones, así como hace 
también el culto de María Lionza, el cual ha venido incorporando sobre todo en 
los últimos treinta años, una cantidad de otros cultos terapéuticos y de repre-
sentaciones de la enfermedad, con sus rituales de curación y sus farmacopeas 
provenientes tanto de los chamanes y curanderos rurales –cuyos sistemas son 
ya re-estructuraciones en sí muy complejas–, como de los cultos terapéuticos 
de origen afro, como la santería, el candomblé, el vodú, los dioses africanos o 
afroamericanos; incorporan igualmente las representaciones y la farmacopea 
de la medicina occidental, o la filosofía budista o taoísta, o los santos y vírgenes 
católicos… o pseudo-católicos, porque se los ha apropiado el pueblo, como, por 
ejemplo, José Gregorio Hernández. Todo depende del tipo de pacientes que 
vienen a la consulta.

En mi libro La Enfermedad como Lenguaje en Venezuela4, he procurado 
mostrar cómo se puede reconstruir, a través de esta gran riqueza cultural heredada 
en parte y producida creativamente en otra gran parte por nuestra población, un 

4	 Jacqueline Clarac de Briceño, La enfermedad como lenguaje en Venezuela (Mérida, Vene-
zuela: Universidad de Los Andes, 1992).

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Los sistemas médicos en la Venezuela .. / Clarac de Briceño, Jacqueline  / pp. 155-165



164 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

lenguaje no solo médico, sino también social y político, que procura sintetizar nues-
tra difícil y complicada historia a través de sus representaciones de un panteón de 
dioses-curanderos que provienen no solo de América sino del mundo entero, en una 
conmovedora búsqueda de síntesis que se apoya en una sabiduría ancestral.

Necesitamos entonces una política de salud que pueda estar a la altura 
de este lenguaje de nuestra población, una política de salud que nos permita 
una ejecución más y más efectiva dentro de este complicado marco terapéuti-
co. Significa un verdadero reto para los que tienen la responsabilidad de esta 
política, ha de ser necesariamente una política intercultural, que debe incluir 
una formación distinta de los médicos en nuestras facultades de medicina, mé-
dicos que no sean solamente técnicos de conocimientos occidentales, sino que 
se impregnen de humanismo y que conozcan mejor la historia de nuestra for-
mación sociocultural del pasado y de hoy, médicos conocedores de esta rica 
pluriculturalidad que es la nuestra, y de sus implicaciones. 

Este cambio se necesita hoy no solo en nuestro país y en nuestra América 
Latina, sino en el mundo entero…



165InSURGentes

BIBLIOGRAFÍA

Clarac de Briceño, Jacqueline. La enfermedad como lenguaje en Venezuela. Mérida, Ve-
nezuela: Consejo de Desarrollo Científico, Humanístico y Tecnológico, Consejo 
de Publicaciones de la Universidad de Los Andes, 1992.

James, L. Henry. “Circulating opioids: Possible physiological roles in central nervous 
function.” Neuroscience, and Biobehavioural Review, vol. 6 (1982).

Lévi-Strauss, Claude. Anthropologie Structurale. París, Francia: Plon, 1961.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Los sistemas médicos en la Venezuela .. / Clarac de Briceño, Jacqueline  / pp. 155-165



re
d.a

nt
ro

po
lo

gi
as

de
lsu

r.o
rg

.ve



insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes 
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes

InSURGentes





169InSURGentes

Normas para la presentación 
de artículos y documentos

In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur publicará artículos de divulgación 
científica, de investigación, tipo ensayo, entre otras modalidades, además de reseñas de libros, 
documentos, entrevistas y manifiestos, realizados tanto de forma individual como de manera 
colectiva o grupal por antropólogos/as de América Latina y del Caribe.

En el caso de artículos, se seguirán las siguientes pautas:
1.	 Deben ser resultados de investigación o documentales de creación original. El autor 

o autora debe presentar una comunicación dando fe de la originalidad de su trabajo.
2.	 Los artículos deben realizarse en formato electrónico, interlineado a 1,5, tamaño de la 

fuente 12, tipo de letra Times New Román, formato carta y editable en texto, bien sea 
en software libre o privativo.

3.	 Los artículos no deben exceder las veinticinco (25) páginas Los artículos deben 
contener un título que no sobrepase las quine (15) palabras. Deben estar traducidos 
en el segundo idioma escogido por el autor, autora o autores/as.

4.	 Debe especificarse primero los apellidos y luego los nombres del autor, autora o 
autores/as, adscripción institucional, región, provincia o estado, el país, correo 
electrónico y redes sociales (de poseerlas).

5.	 Debe tener subtítulos para indicar las partes del artículo, escritos de forma clara y que 
no excedan las diez (10) palabras.

6.	 Las citas se deben hacer siguiendo los sistemas de referenciación latinoamericanos, 
que están por definirse. Mientras tanto se usará el Manual de estilo Chicago (el 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808



170 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

sistema nota-bibliografía Chicago o el sistema autor-fecha Chicago). Colocamos 
algunos ejemplos de ambos, cuando se cita por primera vez y cómo colocarlos al final, 
en la bibliografía:

Ejemplo de cita de libro con un solo autor y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página:
Jacqueline Clarac de Briceño, Había una vez una gran mancha blanca (Caracas, 
Venezuela: Fundación editorial El perro y la rana), 6. [Va sin número de página 
si se refiere a la idea central del libro].

•	 Bibliografía:
Clarac de Briceño, Jacqueline. Había una vez una gran mancha blanca. Caracas, 
Venezuela: Fundación editorial El perro y la rana, 2006.

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Clarac de Briceño 2006, 6)
•	 Bibliografía:

Clarac de Briceño, Jacqueline. 2006. Había una vez una gran mancha blanca. 
Caracas, Venezuela: Fundación editorial El perro y la rana.

Ejemplo de citas de libros con dos autores y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página:
Jacqueline Clarac de Briceño y Miguel Ángel Rodríguez Lorenzo,  Primeros 
Encuentros en la Serranía de Trujillo  (Mérida, Venezuela: Gobernación de 
Trujillo, ULA, Ed. Venezolana, 1992), 15–16.

•	 Bibliografía:
Clarac de Briceño, Jacqueline, y Rodríguez Lorenzo, Miguel Ángel. Encuentros 
en la Serranía de Trujillo. Caracas, Venezuela: Gobernación de Trujillo, ULA, 
Ed. Venezolana, 1992.

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Clarac de Briceño y Rodríguez Lorenzo 1992, 15–16)



171InSURGentes

•	 Bibliografía:
Clarac de Briceño, Jacqueline, y Rodríguez Lorenzo, Miguel 
Ángel.  1996.  Encuentros en la Serranía de Trujillo. Caracas, Venezuela: 
Gobernación de Trujillo, ULA, Ed. Venezolana.

Ejemplo de citas de libros con tres o más autores y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página:
Jacqueline Clarac de Briceño et al.,  El capitán de la capa roja  (Mérida, 
Venezuela: Fundación Polar, ULA, Ed. Venezolana, 1988), 10–11.

•	 Bibliografía:
Clarac de Briceño, Jacqueline, Thania Villamizar y Yanett Segovia. El capitán 
de la capa roja. Mérida, Venezuela: Fundación Polar, ULA, Ed. Venezolana, 
1988.

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Clarac de Briceño, Villamizar y Segovia 1988, 10–11)
•	 Bibliografía:

Clarac de Briceño, Jacqueline, Thania Villamizar y Yanett Segovia.  1988.  El 
capitán de la capa roja. Mérida, Venezuela: Fundación Polar, ULA, Ed. 
Venezolana.

Ejemplo de libro con editor o compilador y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página:
Jacqueline Clarac de Briceño, Belkis Rojas y Omar González Ñáñez, comp., El 
Discurso de la Salud y la Enfermedad en la Venezuela de Fin de Siglo (Enfoques 
de Antropología) (Mérida, Venezuela: ULA, Producciones Karol C.A, 2002), 
91–92.

•	 Bibliografía:
Clarac de Briceño, Jacqueline, Belkis Rojas y Omar González Ñáñez, comp. El 
Discurso de la Salud y la Enfermedad en la Venezuela de Fin de Siglo (Enfoques 
de Antropología). Mérida, Venezuela: ULA, Producciones Karol C.A, 2002.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808



172 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Clarac de Briceño, Rojas y González Ñáñez 2002, 91–92)
•	 Bibliografía:

Clarac de Briceño, Jacqueline, Belkis Rojas y Omar González Ñáñez, comp. 2002. El 
Discurso de la Salud y la Enfermedad en la Venezuela de Fin de Siglo (Enfoques de 
Antropología). Mérida, Venezuela: ULA, Producciones Karol C.A.

Ejemplo de citas de artículos en revistas y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página:
Jacqueline Clarac de Briceño, “Salud mental y globalización, necesidad de una 
nueva Etnopsiquiatría,” Boletín Antropológico, no. 61 (julio-diciembre 2004): 
165. [Luego del título de la revista, colocar seguido el volumen de la revista 
en cursiva, de tenerlo, y el número, si es el caso, sin cursiva; después, poner el 
semestre y año de la revista, entre paréntesis, si es el caso].

•	 Bibliografía:
Clarac de Briceño, Jacqueline. “Salud mental y globalización, necesidad de 
una nueva Etnopsiquiatría.”  Boletín Antropológico, no.  61 (julio-diciembre 
2004): 159–85.

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Clarac de Briceño 2004, 160)
•	 Bibliografía:

Clarac de Briceño, Jacqueline. 2004. Salud mental y globalización, necesidad 
de una nueva Etnopsiquiatría. Boletín Antropológico, no. 61: 159–85.​

Ejemplo de citas de revistas electrónicas y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página: Villanueva Gutiérrez, “Clasismo racializado y patriarcal 
en la Ciudad de México,”  Plural. Antropologías desde América Latina y del Caribe  1, 
no. 1 (julio-diciembre 2017), consultado el 17 de marzo del 2018:167. http://www.
asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/plural/revista-plural.

http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/plural/revista-plural
http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/plural/revista-plural


173InSURGentes

•	 Bibliografía: Villanueva Gutiérrez, Víctor H. “Clasismo racializado y patriarcal en la 
Ciudad de México.” Plural. Antropologías desde América Latina y del Caribe 1, no. 1 (julio-
diciembre 2007):161–86,  http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.
net/index.php/plural/revista-plural. (Consultado el 27 de marzo de 2018)

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Cita dentro del texto: (Villanueva Gutiérrez 2002, 169)

•	 Bibliografía: Villanueva Gutiérrez, Víctor H. 2017. Clasismo racializado y patriarcal 
en la Ciudad de México. Plural. Antropologías desde América Latina y del Caribe, no. 
1:161–86, http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/
plural/revista-plural. (Consultado el 27 de marzo de 20018)

Ejemplo de cita de libro electrónico y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página: Jacqueline Clarac de Briceño, Esteban Krotz, Esteban 
Mosonyi, Nelly García Gavidia y Eduardo Restrepo,  Antropologías del Sur. Cinco 
miradas.  (Mérida, Venezuela: Red de Antropologías del Sur, 2017), http://red.
antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-
sur/catalogo (Consultado el 27-5-2018)

•	 Bibliografía: Clarac de Briceño, Jacqueline, Esteban Krotz, Esteban Mosonyi, Nelly 
García Gavidia y Eduardo Restrepo.  Antropologías del Sur. Cinco miradas.  Mérida, 
Venezuela: Red de Antropologías del Sur, 2017.  http://red.antropologiasdelsur.org.
ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo.

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Clarac de Briceño et al., 2017)
•	 Bibliografía: Clarac de Briceño, Jacqueline, Esteban Krotz, Esteban Mosonyi, Nelly 

García Gavidia y Eduardo Restrepo. 2017. Antropologías del Sur. Cinco miradas. 
Mérida, Venezuela: Red de Antropologías del Sur. http://red.antropologiasdelsur.org.
ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo.

Ejemplo de citas de capítulos de libros y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página:
Jacqueline Clarac de Briceño, “La Tutela de las ‘sombras’: enfermedad y 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/plural/revista-plural
http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/plural/revista-plural
http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/plural/revista-plural
http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/plural/revista-plural
http://red.antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo
http://red.antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo
http://red.antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo
http://red.antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo
http://red.antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo
http://red.antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo
http://red.antropologiasdelsur.org.ve/biblioteca-digital-latinoamericana-de-antropologias-del-sur/catalogo


174 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

cultura en el Altiplano Aymara”, en  Sustentos, Aflicciones y Postrimerías de 
los Indios de América, Diálogos Amerindios,  ed. Manuel Gutiérrez Estévez 
(Madrid: Taller Imagen, Casa de América, 2000), 157–92.

•	 Bibliografía:
Clarac de Briceño, Jacqueline. “La Tutela de las ‘sombras’: enfermedad y 
cultura en el Altiplano Aymara.” En Sustentos, Aflicciones y Postrimerías de los 
Indios de América,  editado por Manuel Gutiérrez Estévez, 157–92. Madrid: 
Taller Imagen, Casa de América, 2000.

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Clarac de Briceño 2000, 159–62)
•	 Bibliografía:

Clarac de Briceño, Jacqueline. 2000. La Tutela de las ‘sombras’: enfermedad 
y cultura en el Altiplano Aymara. En Sustentos, Aflicciones y Postrimerías de 
los Indios de América, ed. Manuel Gutiérrez Estévez, 157–92. Madrid: Taller 
Imagen, Casa de América.

Ejemplo de citas de periódicos electrónicos:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página: Lola Huete Machado, “Boaventura de Sousa, el pensador 
estrella de los movimientos sociales,” El País, 9 de febrero de 2016, consultado 
el 23 de mayo del 2018, https://elpais.com/elpais/2015/12/07/planeta_
futuro/1449492167_202127.html.

Este tipo de cita no se incluye en la bibliografía final.

Ejemplo de citas de ponencias y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página:  E. Mosonyi, “La nueva antropología del sur en el 
contexto de la actual situación nacional y mundial: el caso especial de la 
antropolingüística”, en Segundo Congreso Internacional de Antropologías del 
Sur. (Mérida, Venezuela: Red de Antropologías del Sur, 2016). 

•	 Bibliografía: Mosonyi, E. “La nueva antropología del sur en el contexto de la 
actual situación nacional y mundial: el caso especial de la antropolingüística”. 

https://elpais.com/elpais/2015/12/07/planeta_futuro/1449492167_202127.html
https://elpais.com/elpais/2015/12/07/planeta_futuro/1449492167_202127.html


175InSURGentes

En  Segundo Congreso Internacional de Antropologías del Sur. Mérida, 
Venezuela: Red de Antropologías del Sur, 10-15 de octubre del 2016.

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Mosonyi 2016)
•	 Bibliografía:

Mosonyi, E. 2016, Octubre 10-15. “La nueva antropología del sur en el 
contexto de la actual situación nacional y mundial: el caso especial de la 
antropolingüística”. En Segundo Congreso Internacional de Antropologías del 
Sur. Mérida, Venezuela: Red de Antropologías del Sur.

Ejemplo de páginas web y su bibliografía:
Sistema nota-bibliografía Chicago dentro del texto y al final del texto:

•	 Nota a pie de página: Centro de Saberes Africanos, Americanos y Caribeños, “Letras 
de África en las venas,” Centro de Saberes Africanos, Americanos y Caribeños, https://
www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.
html.

•	 Bibliografía: Centro de Saberes Africanos, Americanos y Caribeños. “Letras de 
África en las venas.” Centro de Saberes Africanos, Americanos y Caribeños. https://
www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.
html (Consultado el 25-65-2018)

Sistema autor-fecha Chicago dentro del texto y al final del texto:
•	 Cita dentro del texto:

(Centro de Saberes Africanos, Americanos y Caribeños)
•	 Bibliografía: Centro de Saberes Africanos, Americanos y Caribeños. Letras de África 

en las venas. Centro de Saberes Africanos, Americanos y Caribeños.  https://www.
saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html

Para más indicaciones, como citar a partir de la segunda vez, o alguna otra inquietud, 
recomendamos al autor, autora y autores/as revisar el Manual de estilo Chicago 
directamente, la última versión vigente.

7.	 Se harán también los pies de nota para aclaratorias y se colocarán al final de la página. 
Estos no deben exceder las diez (10) líneas. Deben ir identificados con números 
arábigos en orden crecente.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html
https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html
https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html
https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html
https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html
https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html
https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html
https://www.saberesafricanos.net/noticias/cultura/3398-letras-de-africa-en-las-venas.html


176 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

8.	 Colocar un resumen en español y en cualquier lengua escrita en América Latina y el 
Caribe, de no más de diez (10) líneas, con cuatro o cinco palabras clave del texto, que 
también deben estar traducidas en el segundo idioma escogido.

9.	 Los gráficos, mapas, fotografías, planos y dibujos deben estar identificados en el texto 
con sus leyendas. Deben ser entregados aparte del texto en formato imagen con una 
resolución de 300 DPI.

10.	 El artículo no puede estar postulado para publicarse de forma simultánea en otras 
revistas u órganos editoriales 

11.	 Solicitamos que el artículo tenga un lenguaje inclusivo (no sexista). 
12.	 Los artículos serán sometidos a evaluación bajo la modalidad del “Doble ciego” 

(“Duoble Blind Peer Review”). En función de ellos se puede solicitar a los/as autores/
as sugerencias tendientes a mejorar la calidad del trabajo. El resultado del arbitraje 
será inapelable.

13.	 Los artículos que no cumplan esta normativa no serán sometidos a arbitraje y, por lo 
tanto, no serán publicados.

14.	 Lo no dispuesto en estas normas de publicación será resuelto por el Comité Editorial.



177InSURGentes

Criterios de evaluación

1.	 Una vez recibidos los trabajos enviados a In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías 
del sur, para que se considere su publicación son revisados y evaluados por el 
Consejo Editorial con el propósito de determinar si cumplen, de manera general, 
con el perfil académico-editorial de la revista y con las normas para publicar que 
orientan al escritor/a para presentar sus proposiciones. Los aspectos considerados 
están organizados en un baremo elaborado a partir de las Normas para publicar en la 
Revista In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur. Entre estos se cuentan: 
la extensión del texto (número de páginas), resúmenes, las palabras clave, tamaño de 
la letra, bibliografía, el sistema de citas y referencias utilizado, el carácter inédito, la 
pertinencia temática y el lenguaje inclusivo, entre otros.

2.	 Pueden darse los siguientes casos:
• Cumple con las normas y perfil de In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías 
del sur y pasa al proceso de arbitraje.
• No cumple con las normas ni con el perfil de In-SUR-Gentes. Revista para 
las antropologías del sur y se devuelve al autor/a para que realice los ajustes 
necesarios.
• No es pertinente en función del perfil de In-SUR-Gentes. Revista para las 
antropologías del sur y se devuelve al autor/a.

3.	 En todo caso, cualquier decisión es notificada al autor/a.
4.	 Seguidamente, todos los artículos (a excepción de los trabajos solicitados por la revista 

a expertos/as de reconocida trayectoria) son sometidos a un proceso de evaluación 
a cargo de profesores y profesoras e investigadores e investigadoras especialistas del 
área sobre el tema que versa el artículo, locales, nacionales o internacionales, con 
amplia experiencia en la escritura académica y científica. Cada artículo se envía al 
evaluador/a, sin elementos ni referencias que pudieran identificar su autoría.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808



178 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 7. Julio-Diciembre 2023. ISSN: 2958-7808

5.	 Junto con el artículo, se le envía al árbitro/a una comunicación en la cual los editores/
as de In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur le solicita la evaluación 
del artículo, haciendo hincapié en que, de aceptar, debe responder en el transcurso de 
los siguientes treinta (30) días. Igualmente, para orientar la evaluación se le envían 
las Normas para publicar en In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur, 
y el Protocolo de evaluación y arbitraje de artículos de la publicación periódica, una 
planilla de evaluación que incluye aspectos diagramáticos, lingüísticos, discursivos, 
metodológicos y conceptuales a considerar en la evaluación de los artículos.

6.	 Cuando haya completado la evaluación del artículo, el o la árbitro/a debe enviar a 
In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur la planilla de registro con su 
estimación correspondiente y la decisión debidamente argumentada acerca de la 
publicación o no del artículo y las respectivas recomendaciones, si las hubiere. La 
decisión de la comisión de arbitraje es inapelable.

7.	 La decisión puede ser: aceptado sin modificaciones, aceptado con modificaciones de 
fondo, aceptado con modificaciones de forma y rechazado.

8.	 Finalmente, la dirección de la revista le comunica al autor/a la decisión de la comisión 
de arbitraje y las recomendaciones a que hubiere lugar.

9.	 Una vez enviada al autor/a la comunicación informando que requieren realizar co
rrecciones, el autor/a tiene veintiún (21) días hábiles para realizarlas. Si en ese 
tiempo no envía las correcciones, se entenderá que el autor/a ha tomado la decisión 
de no publicar el trabajo en In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur.

10.	 El trabajo con las correcciones se envía nuevamente al árbitro responsable de la 
primera evaluación, para que este determine si se realizaron los cambios solicitados. 
De ser así, el trabajo meritorio pasa al banco de artículos de In-SUR-Gentes. Revista 
para las antropologías del sur; en caso contrario, se le informa al autor/a y se le 
solicita nuevamente que en un plazo no mayor de quince (15) días hábiles envíe las 
correcciones respectivas.

11.	 Este es, en síntesis, el proceso por el que atraviesan todos los artículos que solicitan 
ser publicados en In-SUR-Gentes. Revista para las antropologías del sur.



insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes 
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes
insurgentes-red de antropolgías del sur-insurgentes

InSURGentes

Esta versión digital de la Revista In-SUR-Gentes, se realizó 
cumpliendo con los criterios y lineamientos establecidos para 

la publicación electrónica en el año 2023.
Publicada en el Repositorio Institucional SABERULA 

Universidad de Los Andes – Venezuela 
www.saber.ula.ve 
info@saber.ula.ve


	Algunos momentos epistemológicos
	Romero Flores, Javier Reynaldo

	em defesa da antropologia com as cidades atuais
	Lima, Daniel Vaz

	reflexividad y lateralidades
	Basini, José 

	Normas para la presentación 
	de artículos y documentos
	Criterios de evaluación
	_Hlk199690817
	_Hlk164202373
	_Hlk164209680

