
169InSURGentes

Teorías antropológicas contemporáneas 
elaboradas en América Latina y las opciones 

académicas y políticas que hemos tenido 
para posicionarnos en la región

Contemporary anthropological theories developed in 
Latin America and the academic and political options 

we have had to position ourselves in the region

�ĆğğĔđĉĎǡ��ĆĞĆ
Antropóloga independiente, Universidad Nacional de Colombia 

Maestría en Antropología Social de la Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil
Doctoranda en Antropología, Universidad de Los Andes, Mérida, Venezuela

Correo electrónico: mayamazzoldidiaz@yahoo.com

El argumento que preparé gira en torno a dos de los interrogantes que 
nos convocan a esta mesa:

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



170 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

¿Qué une hoy en día a las teorías antropológicas contemporáneas
1
 elaboradas 

en América Latina? y ¿Qué opciones académicas y políticas hemos creado para 
posicionarnos en la región?

Para comenzar expongo el lugar desde el cual hago esta intervención, mi 
perspectiva como profesional, nacida en Colombia, graduada de la carrera de 
antropología de una universidad pública en mi país y con estudios de posgra-
do en antropología en dos universidades igualmente públicas (estaduales) de 
América Latina: maestría en antropología social en Brasil y doctorado en an-
tropología en Venezuela. Por más de quince años he ejercido mi profesión en 
el ámbito de la antropología aplicada; mi práctica docente ha sido breve, el 
ritmo de producción intelectual que mantengo deriva de mi condición como 
investigadora independiente y estudiante de doctorado. Desde esta posición 
marginal respecto a algún establecimiento académico en particular, reconozco 
las relaciones de poder que restringen y controlan la producción del conoci-
miento social.

1 Nos referimos a ‘antropologías del mundo’, ‘antropologías periféricas’, ‘antropologías disi-
dentes’, ‘antropologías del sur’ ya mencionadas en la presentación de la mesa. Ello implica la 
perspectiva de Esteban Krotz quien en 1993 habla de las ‘antropologías del sur’ como secund-
arias ante las ‘antropologías del norte’ originarias; la visión elaborada en los años noventa del 
siglo XX por Roberto Cardoso de Oliveira a partir de la teoría de la dependencia y que deriva 
en la diferenciación de ‘antropologías centrales’ y ‘periféricas’. Las ‘antropologías disidentes’ 
plantean un enfoque crítico con respecto a concepciones y prácticas hegemónicas produci-
das en los centros académicos (Pérez 2010, Restrepo 2006, 2012). Finalmente los análisis de 
Arturo Escobar y Gustavo Lins Ribeiro conducen en 2009 a la formación como grupo de unas 
‘antropologías del mundo’ intercomunicadas a través de una página web (en la cual el inglés 
es predominante, el español, francés y portugués son secundarios) que hace un enlace con la 
producción antropológica de otros países del mundo, del norte y del sur.



171InSURGentes

�����ǡ���������ϐ����×���������À��������������������������������������������-
pólogo colombiano Eduardo Restrepo,2 el estudio de las relaciones asimétricas 
de poder “entre los establecimientos antropológicos de las distinta regiones y 
países” (2006, 45) no altera la reproducción de las hegemonías existente en el 
campo antropológico mundial: antropologías locales en países no-occidenta-
les, antropologías hechas por foráneos-occidentales en países del sur; antropo-
logías dominantes o centrales (nacionales e internacionales) y antropologías 
periféricas (nacionales e internacionales). Andrea Lissett Pérez3 hace especial 
énfasis en el grupo de dicotomías interrelacionadas que subyace en “la produc-
ción, circulación y validación del conocimiento antropológico en el escenario 
del orden mundial de la antropología:4 norte/sur, hegemonía/subalternidad, 
������Ȁ���������Ǣ� �������������Ȁ���������Ǣ� ������ϐ������Ȁ����������ǳǤ� ��� ���
ensayo podemos reconocer cómo esta tensión dialéctica en la historia de la 
antropología en América Latina y en Colombia ha sido otro ejemplo de la domi-
nación del patrón occidental del pensamiento y de la lógica de funcionamiento 
del logocentrismo (falogocentrismo).

El uso del binomio centro/periferia para describir “las desigualdades es-
tructurales de las distintas antropologías”5 se remonta a la década de 1980 
cuando Tomas Gerholm y Ulf Hanners (1982) señalan la existencia de “antro-

2 Eduardo Restrepo, “Diferencia, hegemonía y disciplinación en antropología,” Colombia Uni-
versitas Humanística, no. 62 (2006): 43–70.
3 Andrea Lissett Pérez, “Antropologías periféricas. Una mirada a la construcción de la antro-
pología en Colombia,” Boletín de Antropología Universidad de Antioquia, vol. 24, no. 41 (2010): 
399–430.
4 Andrea Lissett Pérez, “Antropologías periféricas…,” 401.
5 Ibíd.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



172 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

pologías nacionales”.6 En la siguiente década un ‘monitoreo’ de las antropolo-
gías producidas en América Latina fue expuesto desde México por el profesor, 
ϐ��×�������������×���������Ó����������������ǡ��������������������������������
el ámbito de origen de la disciplina en el norte. Era evidente que en dicho árbol 
genealógico el binomio norte/sur colocaría en una posición cronotópica a las 
antropologías del sur situadas como sucesoras de la antropología noratlántica 
originaria. El profesor y antropólogo brasilero Roberto Cardoso de Oliveira7 
utilizaría otra contraposición al distinguir entre antropologías metropolitanas 
o del centro (consideradas universales) y antropologías periféricas (más parti-
culares) con respecto a la posición asimétrica de unas y otras relacionadas con 
un núcleo de poder o de producción del conocimiento antropológico.

Ya en la primera década del siglo XXI el colectivo de la Red de Antropo-
logías del Mundo (RAM-WAN), sin negar la existencia de relaciones de poder 
asimétricas en la subsistencia de las “antropologías del mundo”, propone “plu-
ralizar y democratizar” el campo,8 comenzando por los idiomas en los que se 
divulga internacionalmente la producción de unas antropologías nacionales.

Las antropologías del norte y del sur, las antropologías del centro y las 
periféricas; las antropologías del mundo, hegemónicas y subalternas; las an-
tropologías disidentes; aún el pensamiento crítico latinoamericano; todos in-
eludiblemente están ligados en su raíz a la racionalidad occidental y a su patrón 
de pensamiento moderno: el logocentrismo (falogocentrismo). Esta hegemonía 

6 Eduardo Restrepo, “Diferencia, hegemonía…,” y Andrea Lissett Pérez, “Antropologías periféri-
cas...”.
7 Roberto Cardoso de Oliveira, “Capítulo 6: Antropologias periféricas versus antropologías cen-
trais,” en O trabalho do antropólogo, esc. Roberto Cardoso de Oliveira (Brasilia, Brasil: 2da 
edición revisada por el autor, São Paulo Editora), 107–134.
8 Andrea Lissett Pérez, “Antropologías periféricas…”, 401.



173InSURGentes

de la civilización occidental aparece desde las narraciones de descubridores, 
misioneros, cronistas, sobre la conquista (violencia) imperial y fue difundida 
en nuestra América mediante la secularización de las ciencias (occidentales) 
en colegios y universidades, a través de la traducción al castellano de lenguas 
y religiosidad indígenas.9 La imposición del imaginario judeo-cristiano va a in-
�����������±�����������������������������������ǡ������ϐ�����������������×������
horizonte cultural europeo como proyecto histórico universal. Así, mientras 
la colonización y el saqueo del Caribe y de América enriquecían al naciente 
sistema mundo capitalista el equilibrio social alcanzado por las civilizaciones 
nativas era destruido.

La estructura del lenguaje occidental tiende a <domesticar> la expresión 
de su exterioridad mediante una economía del signo; esta dialéctica entre rea-
��������������ǡ������������ϐ�������������ϐ������ǡ���������������������������������
��������������������ϐ�����×��������������������������������������������ǡ�������
historia, de la vida y de la muerte. Y aún cuando la etnología (antigua cosmo-
���ϐÀ�Ȍ������������������logos occidental ante la evidente historicidad paralela 
�������������������������������Ǣ���������À�����������×�����ǡ�������×��������ϐ���-
�×ϐ���������������ǡ�����������×�ǡ���������ǡ�������×�ǡ�����������ǡ��������×������-
cirán esa plasticidad de la psique humana ocultando los pliegues particulares 
de su corporalidad tras la autoridad del discurso universal de la Razón y de la 
Ciencia occidentales.

����������ϐ�����×������������������������������������������������������
XIX por los próceres ilustrados de la independencia, por los cimarrones y blan-
cos de orilla de cada nación latinoamericana; las nociones de cultura que cir-

9 Tzvetan Todorov, La conquista de América. El problema del otro (Trad. Flora Botton Burlá) 
(edición electrónica [2014] de Sergio S. Epublibre). 

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



174 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

��������������������������������������ǡ�����������������������Ǣ�����ϐ������×��
del origen de las ciencias en el norte,10 implican la reproducción de ese antiguo 
ejercicio de dominación de la psique Occidental, de la razón del Ser sobre otras 
invenciones particulares y la distribución-circulación de sus <objetos del pen-
samiento>. Nos fue impuesta una lengua, una nación, un nombre, una educa-
ción, muchas veces un destino… unos roles… Nacemos en medio de tradiciones 
en pugna, al interior de la familia, en la localidad, en la región, en el país, en el 
����������ǥ�����������×�������������ϐ��������������������������������������
��������ϐ�������������ǡ��������������������ï������������������������×����������-
ciedad...

Michel Foucault11 describe algunos de estos dispositivos como <tecno-
���À�����������ε���δ��������À���������εǡ�����������������������������ϐ�������
conductas a los que debe someterse el individuo; las segundas, permiten a la 

10�������������������×������������������ǡ�ǲ���ϐ����������×��������À��������������×����������������-
logía política, mostrando cómo todos los procesos de difusión tienen que analizarse en el mar-
co de relaciones de poder, tanto internos (en el país) como externos (las relaciones interna-
cionales, en las que se halla ubicado el país). “El modelo del <control cultural> para el estudio 
de las antropologías segundas: Una propuesta.” Colegio de Etnólogos y Antropólogos Sociales 
A.C. (CEAS) (blog), 16 de febrero de 2017. https://ceasmexico.wordpress.com/2017/02/16/
el-modelo-del-control-cultural-para-el-estudio-de-las-antropologias-segundas-una-propues-
ta-anthroday/. Véase también Jairo Tocancipá-Falla, Antropologías en América Latina: prácti-
cas, alcance y retos (Colombia: Universidad del Cauca).
�����������ǡ������������������������������δ����������������ε���������������ϐ�����������ȋ������
1983) tiene el propósito de entrelazar identidad, grupo étnico y cultura. Así denomina <con-
trol cultural> “al conjunto de niveles, mecanismos, formas e instancias de decisión sobre los 
elementos culturales en una sociedad dada” lo que va a constituirse como un “sistema global 
�������������ǳ�ȋ���ϐ�����������ͳͻͺͺǡ�ͳͺȌǤ
11 Michel Foucault, ��������À��������������������������ϔ���� (Buenos Aires, Argentina: Paidós).



175InSURGentes

persona actuar de cierta forma para intervenir en su cuerpo y <subjetividad> 
transformando así sus relaciones con los demás. A lo largo de nuestras vidas 
atravesamos esferas sociales, que son como los campos de una fuerza gravita-
������Ǥ������������������������������������������ϐ������������������������������������
las culturas más tradicionales nos hablan de umbrales simbólicos construidos 
para la fabricación del cuerpo y de su conducta social. Por ejemplo, los colores 
y la ubicación de la pintura corporal; las acciones y transformaciones en los 
mitos amerindios; las fábulas afrodescendientes; los cuentos del folklor euro-
peo: nos dicen qué no debemos hacer, hasta dónde podemos ir, con qué actitud 
debemos ir… 

En el pensamiento occidental europeo la dialéctica del señor y el escla-
vo; la constante vigilia del logos hegeliano ha dominado históricamente en el 
mundo del trabajo, sin embargo, textos analíticos y transgresivos como los de 
Georges Bataille rompen con esa estrategia para lograr despertar de ese “sue-
ño de la razón” con disciplina y un “método de meditación”.12 Con la “puesta 
en juego de la vida mirando de frente a la muerte” Bataille inscribe una “ope-
ración soberana” que excede las oposiciones de conceptos que rigen en la his-
����������������ϐÀ����Ǣ����������������������ǲ���������������������ǳ������������
siervo acceder al señorío, “al para-sí, a la libertad, al reconocimiento” pues en 
el centro del hegelianismo, el señor ha mantenido la angustia de la muerte, se 
�������������������ϐ�����������������Ǥ�������������������sentido entonces, entre 
el señorío y la soberanía, produce un intervalo sin-sentido, “la puesta en juego 

12 Jacques Derrida, “De la economía restringida a la economía general: Un hegelianismo sin 
reserva,” en La escritura y la diferencia, trad. Patricio Peñalver (Barcelona: Ed. Anthropos), 
345. Entre otros, los textos de Bataille a los que hace referencia Derrida son El Culpable, La 
experiencia interior y Teoría de la religión.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



176 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

de la vida” es un momento, una etapa en la historia de la conciencia de sí y de 
la fenomenalidad.13

En la historia esa pérdida inevitable de sentido, eso desconocido en re-
lación con lo conocido impulsa al ser humano a diseminar la presentación del 
sentido en múltiples simbolismos y prácticas… Sin embargo hemos aprendido 
que la conciencia de sí (moderna) adquiere la forma del Ser como ‘Espíritu Ab-
soluto’, primera realidad existente, el Ser de la realidad es representado como 
Uno, llamado Logos, única conciencia racional. El proyecto hegeliano entendido 
�����ϐ�����ϐÀ������±�����������������������������ϐ������������������ï��������������
�����������ϐ�����×����������������������ǡ�������������������ϐ������������������Ǣ�
en el cual el señor sigue siendo soberano y el esclavo servil. En Marx esa teoría 
objetiva busca la liberación del siervo integrándolo a la soberanía absoluta de 
la economía,14 es decir, al desarrollo (tecnología) de las fuerzas productivas y la 
continua lucha de clases en la sociedad capitalista industrializada.

������������������ϐ�����ϐÀ�������������������������������������������×�����
relaciones de dominación sobre la historia, sobre lo vivido, sobre las inscrip-
ciones culturales existentes en nuestra América. En la cima de esta historia 
evolutiva estaría la civilización europea, el modo de producción capitalista y 
���ϐ�����ϐÀ�������������������������×�Ǥ������������Ó������������������������������-

13 Jacques Derrida, “De la economía restringida…,” 349.
14 Cornelius Castoriadis explica la noción de economía de Marx en El Capital: “the system of 
abstract and ������ϐ���������������������ǡ������������������������������������������������������
productive resources (whether this appropriation possesses the legal guarantee of owner 
ship or simply translates a facto power of control) determines the formation, exchange and 
distribution· of values. These relations, whose function ingisheld�����������������������ϐ�������ǡ�
independently of other social relations, cannot be set up as an autonomous system… It isunder 
capitalism that the economy has shown the greatest tendency to <become autonomus> as a sphere 
of social activity”. The imaginary institution of society (United Kingdom: Polity Press), 17.



177InSURGentes

movisión y los modos de producción indígena y campesino más vinculados a la 
������ǡ���������������ϐ��������������������������������������ǡ��������À�������������
de la teoría materialista de la historia como primitivos, prelógicos, prepolíti-
cos, precapitalistas o feudales.

Es por ello que subrayo la importancia de la liminaridad como espacio 
cargado de creatividad, entre la vida interior (la subjetividad) y la exterioridad 
pautada por el dispositivo cultural hegemónico (el sistema capitalista, neolibe-
ral). Nacemos al interior de tradiciones particulares y a medida que crecemos 
����������������������������������ϐ�������ǡ�����������������������������������
sociales, interactuamos con su tecnología, nos informamos a través de sus me-
dios de comunicación, pero luego también está en nuestro poder desplazar-
������ ����������������������������������������� �����ϐ������������������������
hegemónico. El reconocimiento de las fuerzas heterogéneas de la historia y de 
las formas de conocimiento que participan en nuestra comunidad y en otras 
comunidades o formaciones sociales, hace de nosotros actores no-neutrales.

La etnología nos ha mostrado que existen tantas otras economías alter-
nativas como procesos socio-culturales en los que circulan objetos y saberes; 
la historicidad de esas articulaciones con/en el mundo es impredecible, por 
ello la expresión misma de lo construido como <pensamiento racional> pierde 
su sentido absoluto para abrirse a una comprensión heteroglósica de lo real, 
en la que otros sentidos del lenguaje y de la diferencia participan del encade-
namiento: corporalidades, modos de vivir, socialidades, religiosidades.

Como antropólogas/os del sur nuestros desplazamientos y aprendizaje 
en el trato con la gente nos van haciendo sensibles a los espacios liminares que 
atraviesan sus vidas; los límites de nuestras diferencias y comunidad(es) pue-
den encontrarse a través de un diálogo respetuoso entre una y otra percepción 

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



178 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

de lo real, entre investigadora/es e investigados/as al momento de traducir 
el entendimiento de cada cual, de expresar lo conversado. Al procurar reme-
morar, componer y narrar nuestra experiencia desde esa relación o relaciones 
sociales, desde los valores de ese otro lugar, estamos abandonando las certezas 
de la racionalidad en la que vivimos ciegamente. De forma que el conocimiento 
entretejido más allá de nuestra realidad transforma nuestras palabras y prác-
ticas, nos aparta del interés mercantil (la economía restringida) sobre la vida 
�������������������������������ǡ��������������������ϐ�����×��������ǡ���������
ϐ�����ǡ�����ï����ǡ���������ǡ���������ǡ����������ǡ��������Ǥ

¿Qué estrategias o qué opciones políticas 
y académicas han surgido en la región?

Los actos de insurrección o de rebelión de los grupos subalternos repre-
sentan para el imaginario de las ciencias sociales una transición, un desliza-
�����������������������������������������������ϐ��������Ǥ�������������������-
ticas insurgentes, las expresiones de resistencia de los colectivos subalternos, 
������������������×���������������������������������������������������Ǣ�����ϐ���-
ras se hacen fantasmales. Pueden ser interpretadas como <diferencia diferen-
ciadora activa> de la que habla Nelly Richard15 en el marco de la crítica cultural 
latinoamericana.

15 Nelly Richard, “Globalización académica, estudios culturales y crítica Latinoamericana”, 
en Cultura, política y sociedad Perspectivas latinoamericanas, comp. Daniel Mato (Argentina: 
CLACSO), 455-470. Ver también Nelly Richard, (1998) “Intersectando Latinoamérica con el 
Latinoamericanismo: Discurso académico y crítica cultural”, en Teorías sin disciplina (latino-
americanismo, poscolonialidad y globalización en debate), eds. Santiago Castro-Gómez y Edu-
ardo Mendieta (México: Miguel Ángel Porrúa Editorial), 185–206. 



179InSURGentes

Desde la liminaridad de ese devenir contra-histórico podemos escuchar a 
través de quien conversa cómo participa en su memoria el imaginario silencia-
do de una praxis cultural basada en la ‘tradición de los oprimidos’.16 La huella 
de estas acciones colectivas de insurgencia, la voz y la posición del subalterno 
en los relatos de la explotación y la dominación, son para el sujeto crítico –des-
colonizador, poscolonial, anticolonial, antiimperialista– expresiones de una 
conciencia desalienada subyacentes a una relación de diálogo con esa diferen-
cia. Las posibilidades de autodeterminación de esta estrategia revolucionaria 
están en el desplazamiento de los límites del espacio historicista trazados por 
la aplanadora cultural hegemónica; en prácticas fantasmales (de una subjeti-
vidad rebelde) creadoras de pensamiento crítico, más allá de los deseos uni-
versales de la cultura de consumo y del consumo de cultura; en contra de las 
representaciones positivistas de la Historia.

La socióloga boliviana Silvia Rivera Cusicanqui, profesora de la Universi-
dad Mayor de San Andrés en La Paz y militante en los años setenta y ochenta de 
la reorganización del movimiento indígena-campesino aymara, en Ch’iixinakax 
������ǣ�������ϔ����×����������������������������������������������,17 cuenta sus 
��ϐ����������� ������������ ����×����ǡ�������
����������������ǡ� ��� �������� ����

16 En su trabajo sobre la historia oral, Martin Lienhard cita al historiador Carlo Ginzburg (Rap-
porti di forza. Storia, retórica, prova, Milano: Feltrinelli, 2000) quien recuerda la tarea de los 
<materialistas históricos> de la que hablaba Walter Benjamin en la época de auge del fascis-
mo: cuestionar la historia de los vencedores, <cepillar la historia a contrapelo>, oponerle una 
historia otra, basada en la <tradición de los oprimidos>. Disidentes, Rebeldes, Insurgentes. Re-
sistencia indígena y negra en América Latina. Ensayos de historia testimonial (Madrid, España: 
Ed. Iberoamericana), 28.
17 Silvia Rivera Cusicanqui, ��ǯ����������������ǣ�������ϔ����×�����������������������������������-
lonizadores (Buenos Aires, Argentina: Tinta Limón).

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



180 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

condiciones históricas, políticas y culturales del <colonialismo interno>18 que 
se vivía en Bolivia y en la región andina. Durante la década de los sesenta am-
bos colegas denunciaron al interior de la izquierda boliviana un “complejo de 
superioridad de los intelectuales de clase media respecto de sus pares indíge-
nas”.19 Entre esta élite nacionalista y los pueblos indígenas se imponía una teo-
ría materialista de la historia en la cual el estado de las técnicas de una socie-
dad indicaba su cercanía o distancia respecto al modelo europeo de la sociedad 
moderna y de la economía capitalista. Desde ese recoveco del mito positivista 
e ilustrado, la Razón y el Progreso como estandartes de una frontera dejaban 
�����������������������������ǡ���Ǧ��ϐ����������������������������������������Ǥ

También Álvaro García Linera,20 quien fuera militante de la Ofensiva Roja 
de los Ayllus Tupakaristas y de su brazo armado, el Ejército Guerrillero Tú-
pac Katari, describe esta hegemonía monocultural: “Bolivia es un país donde 
coexisten desarticuladamente varias civilizaciones pero donde la estructura 
estatal recoge la lógica organizativa de una sola de ellas, la moderna mercan-
til capitalista”.21 Durante los años cuarenta y cincuenta se desplegó una mo-
dernidad capitalista del trabajo y bajo esta racionalidad surgió el movimiento 

18����������������������������������������������ǲ��������������������ǳ���ϐ����������������
����-
lez Casanova en 1969 como estructura arborescente formada por élites políticas y económicas 
en América. Para Rivera Cusicanqui (2010, 63) “se reproduce en pequeño en el escenario de 
las ciencias sociales de la región andina”. Para una ampliación de la historia de esta categoría, 
�±���ǣ�������
����������������ǡ�ǲ��������������������Ǥ���������ϐ�����×�ǡǳ����La teoría marxis-
ta hoy. Problemas y perspectivas, comps. Atilio A. Borón et al (Buenos Aires, Argentina: Colec-
ción Campus Virtual, CLACSO), 409–434.
19 Silvia Rivera Cusicanqui, ��ǯ����������������ǣ�������ϔ����×�…, 67.
20 Álvaro García Linera, La potencia plebeya. Acción colectiva e identidades indígenas, obreras y 
populares en Bolivia (Cuba: Fondo Editorial Casa de Las Américas).
21 Ibíd., 197.



181InSURGentes

de liberación del proletariado obrero y fabril que tenía como programa lograr 
la homogeneización cultural de las relaciones de producción de comunidades 
tradicionales como la campesina y la indígena.22 En el nacionalismo boliviano 
de los años sesenta no había lugar para el indígena, la elite marxista repro-
ducía otra forma de dominación cultural al interior de las relaciones inter-ét-
nicas: la identidad del indígena era silenciada; las prácticas tradicionales, las 
diferencias culturales y las formas de historicidad indígenas-campesinas no 
podían participar activamente en el proceso de construcción de la nación.23 A 
����×��������������×���������������������������������������������������ǡ����ϐ��×-
sofo colombiano Santiago Castro-Gómez24 se detiene en la postura crítica del 
grupo de intelectuales que, junto al historiador hindú Ranajit Guha, fundaron 
en 1982 el colectivo editorial Estudios Subalternos o poscoloniales. Su trabajo 
rechaza “el imaginario colonialista proyectado sobre el pueblo indio por los 
�����Àϐ�������������ǡ�������������������������±���������À�����ǳ������������������-
plican el proceso independentista en la India (de 1947) como “realización del 
proyecto cristiano-humanista de redención universal”. En la perspectiva de los 
����������������������������×��������������������������������ǲϐ���������������-
vas que sirvieron para legitimar el colonialismo europeo en ultramar”; invalida 
y neutraliza las narraciones anticolonialistas de la tradición hindú.25 

22 Ibíd.
23 Silvia Rivera Cusicanqui, ��ǯ����������������ǣ�������ϔ����×�...
24 Santiago Castro-Gómez, "Latinoamericanismo, Modernidad, Globalización. Prolegómenos a 
una crítica poscolonial de la razón", en Teorías sin disciplina (latinoamericanismo, postcolo-
nialidad y globalización en debate), eds. Santiago Castro-Gómez y Eduardo Mendieta (México: 
Miguel Ángel Porrúa Editorial), 122–153. 
25 Santiago Castro-Gómez, "Latinoamericanismo, Modernidad, Globalización…,” 126.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



182 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

En este sentido el cuestionamiento de Silvia Rivera Cusicanqui quiere 
ir más allá de la realidad (geocultural y política) boliviana para reivindicar la 
fuerza discursiva de la subalternidad indígena, silenciada por la hegemonía 
monocultural de las élites políticas e intelectuales en la región andina: el pro-
yecto de los Katari-Amaru para la “descolonización de los imaginarios y de las 
formas de representación”26 hacía parte de una lucha por la autodetermina-
ción política y religiosa que de lograrse daría espacio a una modernidad in-
dígena. Su levantamiento en 1979 planteó a Bolivia la necesidad de “una ra-
dical y profunda descolonización en sus estructuras políticas, económicas y 
sobre todo mentales”. Sin embargo, todavía en 1983 los “movimientos y levan-
tamientos del campesinado andino” eran descritos por la intelligentsia local 
como <prepolíticos>,27 de manera que las pulsiones transformativas <desde 
abajo>28 fueron dejadas a la sombra ante el predominio del “gatopardismo de 
las élites políticas y económicas en América” que se expresaba en el ámbito de 
las ciencias sociales.

Lo paradójico es que años después las universidades y centros de investi-
gación importaran la crítica del pensamiento poscolonial, producto elaborado 
por las “corrientes disciplinarias y modas académicas del norte, con sus equi-
valentes en el sur”,29 que sería difundido como nueva área del discurso cien-
�Àϐ����������������������±����Ǥ���������������������������À�����À���������������

26 Silvia Rivera Cusicanqui, ��ǯ����������������ǣ�������ϔ����×�..., 54.
27 Ibíd., 56.
28 E.P. Thompson (citado en Archila Neira), en su famosa obra sobre la formación de la clase 
obrera inglesa, acuña la expresión de <una historia desde abajo hacia arriba> que “literal-
�����������ϐ������ ��������� ��� �������×�������������ϐ�������������������������� ��������������ǡ�
obviamente, sin descuidarlos”. “Voces subalternas e historia oral” (2005): 295.
29 Silvia Rivera Cusicanqui, ��ǯ����������������ǣ�������ϔ����×�…, 63.



183InSURGentes

���ϐ����������������������������×����������������������������ȋ��������À��������
primer mundo productores de bienes industriales y países del tercer mundo 
productores de materia prima) en la producción de conocimiento, “las ideas 
también salen del país convertidas en materia prima, que vuelve regurgitada 
en gran mescolanza bajo la forma de producto terminado”.30 

Entre otras nociones de origen latinoamericano que hoy son reconocidas 
por cierta discursividad poscolonial y bilingüe (dada la traducción jerarquiza-
da de textos del inglés al castellano) por la participación de sus autores en la 
academia norteamericana y latinoamericana tenemos: colonialidad del saber, 
geopolítica del conocimiento y diferencia colonial de Walter Mignolo (crítico 
literario argentino, profesor de la Universidad de Duke, Carolina del Norte, en 
Estados Unidos) y colonialidad del poder de Aníbal Quijano (sociólogo perua-
no, recientemente fallecido quien era profesor de la Universidad de Bingham-
ton, Nueva York, en Estados Unidos).

������������ϐ�������������������������������������������������������������
“realizar una economía-política del conocimiento…porque es necesario salir 
de la esfera de las superestructuras, desmenuzar las estrategias económicas y 
los mecanismos materiales que operan detrás de los discursos”.31 En la fase ac-
tual del capitalismo las relaciones sociales en la producción del conocimiento 
están marcadas por la superestructura del sistema político y económico hege-
mónico: las academias universitarias y centros de investigación de los países 
del <imperio global>;32 el reconocimiento de la genealogía del saber de los/las 

30 Ibíd., 68.
31 Ibíd., 65.
32 Arturo Escobar, Más allá del tercer mundo. Globalización y Diferencia (Bogotá: ICANH-Institu-
to Colombiano de Antropología e Historia, Universidad del Cauca, 2005), 21.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



184 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

����±����Ȁ������������ϐ�������������À��Ǣ�������������������±�����������������-
nos correspondientes en los países del llamado tercer mundo, quienes reciben 
el saber legitimado y lo distribuyen. De forma que muchas de las categorías 
���������������ϐ�������������������������×�����ǡ�����������������À���������������-
beres y prácticas de los grupos subalternos en el sur todavía provienen de una 
estructura piramidal de poder académico ubicada en el norte, con nuevos gu-
rús y jerarquías ventrílocuas retransmitidas para América Latina.

Bibliografía

Archila Neira, Mauricio. “Voces subalternas e historia oral.” Anuario Colombiano de 
Historia Social y de Cultural, no. 32 (2005): 293–308.

���ϐ����������ǡ�
��������Ǥ�ǲ�������À�������������������������������������������������±���-
cos.” Anuario Antropológico, no. 86 (1988): 13–53.

Cardoso de Oliveira, Roberto. “Capítulo 6: Antropologias periféricas versus antropo-
logías centrais.” En O trabalho do antropólogo, escrito por Roberto Cardoso de 
Oliveira, 107–134. Brasilia, Brasil: 2da edición revisada por el autor, São Paulo 
Editora, 1998.

Castoriadis, Cornelius. The imaginary institution of society (trad. Kathleen Blamey). 
United Kingdom: Polity Press, 1987.

Castro-Gómez, Santiago. “Latinoamericanismo, Modernidad, Globalización. Prolegó-
menos a una crítica poscolonial de la razón.” En Teorías sin disciplina (latinoa-
mericanismo, postcolonialidad y globalización en debate), editado por Santiago 
Castro-Gómez y Eduardo Mendieta, 122–153. México: Miguel Ángel Porrúa Edi-
torial, 1998. http://ensayo.rom.uga.edu/critica/teoria/castro/



185InSURGentes

Derrida, Jacques. “De la economía restringida a la economía general: Un hegelianismo 
sin reserva.” En La escritura y la diferencia, traducido por Patricio Peñalver. Bar-
celona, España: Ed. Anthropos, 1989.

Escobar, Arturo. Más allá del tercer mundo. Globalización y Diferencia. Bogotá: ICANH- 
Instituto Colombiano de Antropología e Historia, Universidad del Cauca, 2005.

Foucault, Michel. ��������À��������������������������ϔ�����(Trad. Mercedes Allende Sala-
zar). Buenos Aires, Argentina: Paidós, 2008.

García Linera, Álvaro. La potencia plebeya. Acción colectiva e identidades indígenas, obreras 
y populares en Bolivia. Cuba: Fondo Editorial Casa de Las Américas, 2011.


����������������ǡ������Ǥ�ǲ��������������������Ǥ���������ϐ�����×�Ǥǳ����La teoría mar-
xista hoy. Problemas y perspectivas, compilado por Atilio A. Borón A. et al, 409–
434. Buenos Aires, Argentina: Colección Campus Virtual, CLACSO, 2006.

Krotz, Esteban. “El modelo del <control cultural> para el estudio de las antropolo-
gías segundas: Una propuesta.” Colegio de Etnólogos y Antropólogos Sociales 
A.C. (CEAS) (blog), 16 de febrero del 2017. https://ceasmexico.wordpress.
com/2017/02/16/el-modelo-del-control-cultural-para-el-estudio-de-las-an-
tropologias-segundas-una-propuesta-anthroday/.

Lienhard, Martin. Disidentes, Rebeldes, Insurgentes. Resistencia indígena y negra en 
América Latina. Ensayos de historia testimonial. Madrid, España: Ed. Iberoame-
ricana, 2008.

Pérez, Andrea Lissett. “Antropologías periféricas. Una mirada a la construcción de la 
antropología en Colombia.” Boletín de Antropología Universidad de Antioquia, 
vol. 24, no. 41 (2010): 399–430.

Restrepo, Eduardo. “Antropologías disidentes.” Cuadernos de Antropología Social, no. 
35 (2012): 55–69.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Teorías antropológicas contemporáneas elaboradas en América Latina... / Mazzoldi, Maya / pp. 169-186



186 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

_____. “Diferencia, hegemonía y disciplinación en antropología.” Colombia Universitas 
Humanística, no. 62 (2006): 43–70.

Richard, Nelly. “Globalización académica, estudios culturales y crítica Latinoameri-
cana.” En Cultura, política y sociedad Perspectivas latinoamericanas, compilado 
por Daniel Mato, 455–470. Argentina: CLACSO, 2005. http://bibliotecavirtual.
clacso.org.ar/ar/libros/grupos/mato/Richard.rtf

_____. “Intersectando Latinoamérica con el Latinoamericanismo: Discurso académico 
y crítica cultural.” En Teorías sin disciplina (latinoamericanismo, poscolonialidad 
y globalización en debate), eds. Santiago Castro-Gómez y Eduardo Mendieta, 
185–206. México: Miguel Ángel Porrúa Editorial, 1998. http://ensayo.rom.uga.
edu/critica/teoria/castro/

Rivera Cusicanqui, Silvia. ��ǯ����������������ǣ�������ϔ����×������������������������������
descolonizadores. Buenos Aires, Argentina: Tinta Limón, 2010.

Todorov, Tzvetan. La conquista de América. El problema del otro (Trad. Flora Botton 
Burlá). Edición electrónica [2014] de Sergio S. Epublibre, 1982.

Togancipá-Falla, Jairo, ed. Antropologías en América Latina: prácticas, alcance y retos. 
Colombia: Universidad del Cauca.


