
59InSURGentes

Las antropologías del sur y la postmodernidad 
en América Latina: resistencia y ruptura 

contra el colonialismo europeo en la Orinoquia 
venezolana


ĔēğġđĊğ�SġŕĊğǡ��ĒĆė
Doctorado en Antropología, Universidad de Los Andes

Mérida, Venezuela

Resumen

Resulta importante, a nuestro juicio, destacar algunos episodios olvidados de la his-
toria propia indígena que demuestran algunos estrategias de resistencia de estos 
�����������������������������������±��������������������������������ϐ�����������������
XVIII. Estos episodios se basan fundamentalmente en relatos de la tradición oral y 
la práctica religiosa y política de los pueblos Maipure-arawakos de esa región en su 
afán por oponerse a la asimilación del conquistador y/o del patrón criollo explotador 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80

D
O

SS
IE

R



60 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

(bien sean misioneros, caucheros, mineros, comerciantes en general). Estas tradicio-
nes milenarias continúan cumpliendo una función restituidora y actualizadora de la 
identidad etnocultural de esas sociedades indígenas.
 Palabras claves: antropología del sur; patrimonio intangible; pueblos Maipu-
re-arawakos

The anthropologies of the south and 
the postmodernity in Latin America: resistance 
and rupture against the european colonialism 

in the venezuelan Orinoquia

Abstract

It is important, in our opinion, to highlight some forgotten episodes of indigenous his-
tory that demonstrate some strategies of resistance of these people of the Orinoquia 
during the time of European colonialism in the late eighteenth century. These episo-
des are based mainly on accounts of the oral tradition and the religious and political 
practice of the Maipure-Arawakos peoples of that region in their eagerness to oppose 
the assimilation of the conquistador and / or the exploitative Creole patron (whether 
missionaries, Miners, merchants in general). These millenary traditions continue to 
���ϐ�����������������������������������������������������������������������������������-
genous societies. 
� ��������: anthropology of the south; intangible heritage; Maipure-arawakos 
peoples



61InSURGentes

Algunos episodios de la resistencia etno-cultural 
Maipure-Arawaka1

U������ ������ ���������� ��ϐ����� �� ��� �������������� ������ �����������������
Guainía, de canciones rituales que continúan siendo usadas en sus rituales 

a pesar de las políticas misionales etnocidas practicadas en la Orinoquia por 
los jesuitas durante el siglo XVIII. A este respecto debo citar unos párrafos de 
mi obra Mitología Guarequena (1980) donde señalo que resulta sumamente 
��ϐÀ���ǡ�������������� ���������ǡ� ���������������������������������À����� ������-
vinidades de un pueblo ágrafo. Esto no tanto por la ausencia de la escritura, 
pues nos atenemos principalmente a lo que registramos en la mitología y lite-
ratura oral de estos pueblos, gracias a la memoria colectiva de las sociedades, 
rastreando los símbolos y arquetipos de que nos habla Jung. Pero no hay que 
olvidar lo que planteábamos en el capítulo I de Mitología Guarequena, sobre el 
ANTIMITO: La situación del indígena frente al occidental, frente al misionero 
de la época de la conquista, frente a la cultura dominante, avasalladora... la con-
jura de los “gentiles” como llamaban los misioneros a los “indios bárbaros” que 
no conocían ni adoraban a Dios (el Dios cristiano occidental, por supuesto). Es 
frecuente encontrar en las crónicas de los misioneros, especialmente los que 
trabajaron entre los grupos indígenas orinoquenses (el Padre José Gumilla, 
Misiones del Orinoco, Meta y Casanare, 1720; o el Padre Felipe Salvador Gillij 

1 Artículo publicado originalmente en: Omar González Ñáñez. Enero-julio 2017. Las antro-
pologías del sur y la postmodernidad en América Latina: resistencia y ruptura contra el 
colonialismo europeo en la Orinoquia venezolana. Missões. Revista de Ciências Humanas e 
Sociais, vol. 3, no. 1, pp. 63-78. Autorizado para publicar por el autor el 10/10/2019, antes 
de su deceso el 30/07/2020. Se usa el sistema de referencia de la publicación original.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



62 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

en las reducciones del Orinoco, 1750, entre otros) innumerables ejemplos y 
recomendaciones para erradicar los rituales y antiguas religiones aborígenes.

Así escribe el misionero Gillij,

… Por lo demás, no se descubre tan fácilmente la malicia de los bailes, tanto 
porque de ordinario no se comprende la lengua de los bailarines, como porque 
algunas de sus acciones son tomadas en buen sentido. Pero con el curso del 
tiempo se aumenta la luz. Yo en efecto creí ver mucho de malo, y valientemente 
me dispuse a extirpalos.

Ante este ataque etnocida –(y hacemos constancia que el caso de Gi-
llij resulta algunas veces excepcional por sus valiosos aportes a la lingüística 
arawaka como ya lo señaláramos en nuestro estudio de la lengua warekena)–, 
resulta casi inconcebible que con los continuos atropellos de los misioneros, 
soldados y colonos se pudiera mantener la estructura religiosa y cultural abo-
rigen inalterada. Los daños ideológicos son evidentes por ejemplo en el caso 
de una divinidad arawaka conocida por Kúwe entre los warekenas, Kúwai (cu-
rripacos y piapoco), Katsimánali (entre los baniva), Yuruparí (entre los Yeral 
o ñengatú) y Kúweti (entre los maipure según el Padre Gillij). Pues bien, los 
misioneros le dieron a esta divinidad el nombre de “DIABLO” y así la llaman 
hasta nuestros días los propios indígenas. Este ejemplo nos parece una buena 
prueba estereotipada del etnocidio cometido IN �����������ERAT VERBO.

Fue también costumbre que hasta hoy se conserva el que los indígenas 
tuvieran que realizar sus prácticas religiosas lejos de la reducción misional. 
��À���������������������������������������������±���������ϐ�����������������������
tenían bajo su cuidado estos menesteres con el respaldo del sermón del misio-
nero –quien no dejaba de humillarlos. De manera parecida, en la actualidad los 



63InSURGentes

indígenas se retiran de las aldeas donde conviven con los criollos amazonen-
ses, modernos inquisidores de toda manifestación cultural aborigen, dirigién-
dose a sitios ocultos en los caños, donde les es posible dar libre cabida a sus 
rituales y epopeyas religiosas.

Dentro de nuestras limitaciones cuando trabajé con los chamanes ware-
kena, es oportuno señalar que nosotros pudimos reconstruir gran parte de la 
mitología warekena y de otros pueblos arawakos vecinos, gracias a la continui-
dad de sus rituales y a su historia oral.

Dedicados a la revisión permanente de las fuentes históricas, especial-
mente de los cronistas que convivieron con los antigüeros (en la época del an-
tiguo estilo de los viejos indígenas), pudimos establecer, por la vía de la com-
paración, un hallazgo muy importante: una de las canciones rituales, llamada 
MARIE MARI-YE-YA recogida por nosotros en 1970 y 1972, aparece registrada 
por el misionero italiano Filippo Salvatore Gillij como practicado por los indí-
genas MAIPURE, del Orinoco Central ¡en 1750! es decir hace 214 años. Precio-
sa joya mitológica esta que obedece su duración más al hecho de ser sagrada 
en la memoria colectiva indígena misma que a la tradición oral profana.

La otra etapa, la cual considero la más importante de mi vida como an-
tropólogo, debo dejarla a consideración no ya de la metodología de mis colegas 
antropólogos, sino de los propios indígenas, ya que ellos la hicieron posible. Se 
trata de mi “iniciación” o rito de pasaje warekena. En agosto de 1974 cuando 
formé parte de un ritual de iniciación warekena, el convite a un ritual se aleja 
de toda consideración profana y trasciende al propio investigador y a sus tex-
tos ya que implica una participación del hombre que los chamanes y el pueblo 
warekena aceptaron, luego de un prolongado estudio de las expectativas y aun 
de la misión del antropólogo-hombre, descarnado, tal como es. Si se quiere, es 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



64 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

���������������������������������������ϐ������������������������
������
comentar la obra del antropólogo Carlos Castañeda convertido en brujo yaqui

����������������������Ó��������������������ϐ����×�����������ǡ����������������������
muy extraña: su tema es la derrota de la antropología y la victoria de la magia; 
si son obras de antropología su tema no puede serlo menos: la venganza del 
“objeto” antropológico (un brujo) sobre el antropólogo hasta convertirlo en he-
chicero: ��������������À�.

¿Por qué no llamarla más bien VERDADERA ANTROPOLOGIA sin ETNO-
CENTRISMOS?

������������������ȋ
��������S�S���ͳͻͺͲǣ�͵ʹǦ͵͵Ȍ������ϐ��������Anti-
mito, categoría manejada por el antropólogo brasileño Roberto Da Matta (Mito 
e linguagem social, 1970), en los siguientes términos:

El ANTIMITO es de este modo opuesto del MITO. En cuanto que el MITO bus-
ca resaltar las conquistas, las relaciones sociales y los valores creados por una 
sociedad tribal, el ANTIMITO sería el primer esfuerzo hecho por la sociedad 
indígena en el sentido de encontrar un lugar para el HOMBRE BLANCO en su 
����������������ϐ�����������������±������������������À�����������������������-
mita controlar, aun cuando sea en el plano ideológico, los eventos del contacto 
�������������×���������������������������Ǥ������������ǡ�������������ǡ���ϐ�����
también de una ideología política del contacto, donde el pueblo indígena rei-
vindicaría su independencia en la sociedad dominante. En ellos sólo existe lo 
que BALANDIER llama “de primer momento” la reacción a la dominación colo-
nial, momento ese que se caracteriza por la utilización del MITO, como un ins-
trumento de reconocimiento y aceptación del hecho colonial (cfr. BALANDIER 
1962: 80, citado por DA MATTA).



65InSURGentes

���������������������ǲ��������×�ǳ�����������Àϐ���ǡ��������������������-
da, pues las acciones contra la ocupación y dominación europea están muy 
bien documentadas no solo en algunos textos de historiadores y viajeros serios 
sino, sobre todo, en la historia oral de estos pueblos.

������ϐ������������������������������������������������������ǡ������������������
�����±��������������������������������������������×���������ϐ�����������Rituales 
de Iniciación warekena, tal como se practican actualmente en pleno siglo XXI.

El otro episodio importante ocurrido en la región del Río Negro de las 
amazonías venezolana y brasilera fue el movimiento milenarista o mesiáni-
co del líder espiritual kurripako-baniva del Guainía Venancio “Christo” Camico 
(nativo de la aldea Tsinápi, caño de Aki, Guainía, Colombia). Este fue un movi-
miento de resistencia contra el régimen colonial brasileño en el Alto Río Negro 
de Brasil durante el siglo XIX. Este movimiento fue estudiado recientemente 
por los antropólogos Robin Wright y Jonathan D. Hill (1986) quienes puntua-
lizan a este respecto:

Contextualizando el milenarismo de Venancio Camico tanto en la historia colo-
nial como en la cultura Arawak, demostraremos que el movimiento de Venan-
cio fue un ritual histórico de transición a través del cual su gente luchó para 
reorientar las actividades sociales y económicas de acuerdo con las creencias 
y prácticas aborígenes. A nivel individual, el movimiento de Venancio fue visto 
como un llamado a recapitular sobre la historia de las relaciones con los hom-
��������������������±������������ï���������������������ϐ�����×�������������-
cipar en los planes de desarrollo económico y control político de los hombres 
blancos; el movimiento de Venancio fue un llamado a decidir colectivamente 
�����������������������������ϐ����������������������������×���� ���� ��������
externas de la dominación colonial que amenazaba con la total extinción de las 
sociedades aborígenes de la región:

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



66 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

“Aunque muchos de los elementos simbólicos y actividades que conformaron el 
movimiento mesiánico de Venancio Camico fueron tomados directamente del 
catolicismo, la estructura subyacente del movimiento se organizó alrededor de 
conceptos y prácticas rituales aborígenes. En lugar de observar el milenarismo 
de Venancio como ejemplo de un sincretismo religioso, argumentaremos que 
del simbolismo católico Venancio y sus seguidores seleccionaron sólo algunos 
símbolos clave, actividades y contextos que tenían sentido en términos de las 
culturas arawakas regionales y de la experiencia histórica de los aborígenes du-
rante los Siglos XVIII y XIX. Según nuestro punto de vista, la selección de símbo-
los y actividades católicas hecha por Venancio no fue tanto un redescubrimiento 
de las ideologías mesiánicas autóctonas, impulsado por la introducción del sim-
bolismo cristiano, sino que fue más un descubrimiento de que ese simbolismo 
cristiano de los colonizadores podía ser usado estratégicamente para protestar 
ritualmente contra los efectos profundamente alienantes de la dominación co-
lonial”.

Estos autores sugieren que este sincretismo religioso permitió a los 
arawakos, en su imaginario, considerar a Venancio como un representante te-
rrenal de su propio Dios-Creador: Iñápirrikuli. Dentro del complejo de creen-
����������������������������������������ǲ���������×�������ï���ǳ�ȋ�������������
Creador), Venancio “Cristo” sigue siendo venerado e invocado pues su “sepul-
tura”, según las creencias católico-occidentales que poseen en la actualidad los 
indígenas del Guainía-Río Negro, ubicada en el antiguo pueblo Baniva de Ma-
careo, en el Alto Caño de Âki, cerca de Maroa, es visitada por los indígenas que 
remontan ese caño. Allí le piden a Venancio (llamado también “El Dios de caño 
Mani”) bienestar, salud, éxito en sus cacerías y pesca y, sobre todo, restablecer 
la prosperidad de su pueblo y cultura tal como era antes de la dominación co-
lonial.



67InSURGentes

Hay un aspecto sagrado que aún se practica entre los warekena tradi-
cionalistas, los que aún acuden a su caño, el Caño San Miguel o Itíni Wini, un 
�ϐ�����������
����À�����������ǡ���������������������������������������������-
dos por sus parientes que aún permanecen en el caserío Guayanapi (también 
llamado “Guzmán Blanco”, municipio Maroa del estado Amazonas). Se trata de 
los rituales de iniciación o Kasíjmakasi. ������ ��������� �����ϐ����� �����������
��������������ϐ����×��������������À���������������±�����������������������������
alertas para resistir a la integración Desde Abajo. Es decir, la llamada “integra-
ción” es un rechazo a la homogenización o la criollización… un retorno a su 
matriz étnica original.

Referencias

DA MATA, Roberto. �����������������������. Tempo Brasileiro. Rio de Janeiro. 1970
GONZÁLEZ ÑÁÑEZ, Omar. �������À����������. Editorial Monte Ávila. Caracas. 1980.
GONZÁLEZ ÑÁÑEZ, Omar. Sexualidad y Rituales de Iniciación entre los indígenas Wa-

rekena del Río Guainía-Rio Negro. ����������17: 103-138. 1986.
GONZÁLEZ ÑÁÑEZ, Omar. Lenguas Indígenas e identidad en la cuenca del Guainía-Río 

Negro, Territorio Federal Amazonas. En: Indianismo e Indigenismo en Amé-
rica Latina. 
��±��������	������ȋ����������Ȍǡ�
������������ϐ��ǡ�����������ǡ��͐�
Jesús Buxo i Rey, Fernando Cámara, Roberto Cardoso de Oliveira, Alvaro Chaves, 
������������ǡ���������������Ǧ	�������ǡ������� ��	���������ǡ�������Ǥ�
��������
Ñ., Alfredo Jiménez, Juan Maestre, Salomón Nahmad, Juan Ossio, Flavio Rojas. 
Págs. 165-175. Alianza Editorial (Ediciones del V Centenario). Madrid. 1990.

GONZÁLEZ ÑÁÑEZ, Omar. Los Chamanes Arawakos del Noroeste Amazónico vistos a 
través de las categorías de Róheim y Devereux. En: El Discurso de la Salud y la 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



68 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

������������������������������ϐ�����������. González Ñáñez, Omar, Jacque-
line Clarac y Belkis Rojas (Compiladores). Universidad de Los Andes. Mérida. 
2000.

GONZÁLEZ ÑÁÑEZ, Omar. ������������ǣ����À�������������������
����À�Ǧ�À��
�����ǣ��������À������������������Ǥ�Universidad de Los Andes. 2005a.

GONZÁLEZ ÑÁÑEZ, O. Los Indígenas de Venezuela y el proceso de resistencia etnocul-
tural: situación actual: 2005. Conferencia dictada en el Museo del Táchira: 11 de 
enero de 2005. ANTHROPOS DE PAPEL. Nº 4: 11-23. 2005b.

HILL, J. & R. WRIGHT. History, Ritual, and Myth: 19th Century Millenarian Movements 
in the Northwest Amazon. Ethnohistory 33(1): 31-54. 1986.

MATOS ARVELO, M. ������������Ǥ�Casa Editorial Mauci. Barcelona. 1912.
ROBIN WRIGHT, O. GONZÁLEZ-ÑÁNEZ & CC XAVIER LEAL. Multi-centric Mythscapes: 

Sanctuaries and Pilgrimages in Northwest Amazon Arawakan Religious Tradi-
tions. En: Pilgrimages and Ambiguous Sanctuaries. Thierry Zarcone & Ange-
����������ȋ����ǤȌǤ��������������Ǥ�����������Ǥ�ʹͲͳͷǤ



69InSURGentes

Apéndice I

Los rituales y ceremonia de iniciación warekena

Los rituales de iniciación o ritos de pasaje responden casi universalmente a 
����������������������������������ϐ���������×����������������������������-

so biológico natural como es el de la pubertad y el cual es tan importante como 
���������������������������������������������Ǥ�����������������������ϐ��������
diferencia en el establecimiento de los roles que de acuerdo con el código cul-
tural de esa sociedad les corresponde desempeñar a los nuevos hombres y las 
mujeres, es decir, los recién-iniciados, en estas sociedades.

���������������������×�������������������������������±��������Kasíjmaka-
si. Por otra parte, al iniciante varón lo llaman Kasíjmeli (Kasíjmenawi también se 
usa cuando son varios) y cuando es una hembra la llaman Kasíjmalu.

El primer Kasíjmakasi se efectuó en los tiempos del comienzo del Mun-
���������������������ȋÁale Tapákapúna) y su práctica representa, como lo 
hemos sostenido en nuestro trabajo Mitología Guarequena (1980), una re-edi-
ción de la época sagrada de los orígenes, dentro de un pensamiento que hemos 
considerado MANDALICO o CIRCULAR tal como ha sido propuesto por Mircea 
Eliade (1972) y otros especialistas para otras sociedades del mundo (cf. GON-
������S�S���ͳͻͺͲȌǤ������������×�������������Àϐ������������������������������
reforzar la identidad de los jóvenes del grupo y su principal fuente de susten-
����×����������������������������×�������������������������������������Ǣ����À�
está el código que se reelabora cada vez que hay un Kasíjmakasi. Estos ritua-
���������������������������������������������������ϐ����������ǲ������������ǳǡ�
es decir, el ser miembros seguros de esa etnia.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



70 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

���������������������������������������� ���������×������±���������
la Humanidad: El mundo antes de Nápiruli y el mundo después de Nápiruli o 
�ï��. La primera época corresponde a un mundo turbulento y desordenado 
que estaba poblado por animales-pensantes, dotados de racionalidad; eran se-
�������������ȋ���������Ȍ������À���������ϐ��������������������������������������-
torio, el cual se reducía a muy poco espacio, como por los frutos silvestres que 
constituían el alimento de las “gentes”. Este alimento era un regalo de la natu-
raleza y no había que trabajar para conseguirlo. En medio de aquel caos existía 
un predominio de lo natural sobre lo cultural a pesar de que, como dijimos, los 
animales eran seres-pensantes.

Ese mundo anterior a NÁPIRULI, “el creador”, era un mundo en tinieblas, 
al parecer situado debajo de una gran cantidad de lajas y piedras (unos 16 
kilómetros) que forman el raudal conocido en lengua yeral como “Yurupari 
cachoeira” y erróneamente llamado “raudal del Diablo” por los misioneros 
y caboclos criollos en general. Este lugar queda en un gran raudal llamado 
JÍPANA (en idioma Kurrripako-Õjo y Wapúi en lengua yeral y Tupí); es un 
raudal del río Aiarí el cual a su vez es un tributario del río Isana (noroeste 
amazónico, Brasil). La zona del raudal presenta la peculiaridad de poseer 
una gran cantidad de pequeños cráteres u “ollas” y las sagas arawakas di-
cen que por cada uno de esos agujeros salieron las diferentes etnias ama-
zónicas, incluso los criollos, gracias a la ayuda de NÁPIRULI. Según los WA-
������ǡ� ������� �������� �����������������À������������À�� �����������������
clases de gentes-avispas y gentes-aves, los cuales competían por controlar 
el mundo pero nadie era estable y se esperaba la llegada de NÁPIRULI “El 
Creador” para dar paso a una era de orden. La avispa profeta que anuncio 
la llegada del NÁPIRULI se llama inére Kabári (avispa cazadora de color ne-



71InSURGentes

gro) y ella informo que Nápiruli vendría desde una región celestial llamada 
Kurátawa-Káari (“pozos de sabana”).

La segunda época o MUNDO DE NÁPIRULI es el tiempo de los seres hu-
manos propiamente dichos. En esa era fue que apareció el ���2�(o �l���Ȍ, 
una reencarnación del mismo NÁPIRULI en el mundo de los humanos. Este 
�ï��������À�������������������������������������À��������������������������-
poner el orden en el caos existente entonces; también se ocuparía de expandir 
�������������������������������������������������������������ȋ����À�ȌǤ��ï��ǡ�����
la ayuda de su parentela mítica, entre ellos DZÚRI un poderoso y Primer cha-
���ǡ����2����ǡ�������A����ǡ�����
����ǡ��������������l��������ǡ����
�����ϐ������������������������������������×�����ǡ������������À����������������
los humanos en las tareas propiamente culturales. Por ejemplo la agricultura 
de conucos, la artesanía, la música, la tecnología, la vida familiar, la religión, las 
costumbres, el gobierno; etc. Estas actividades iban a ser distribuidas de ma-
nera muy diferente entre los hombres y las mujeres correspondiéndoles espe-
����������������������������������������������������������������������l�����
el dominio de la esfera política y los cantos sagrados. Durante esta época surgió 
también la diferenciación sexual entre las mujeres y los hombres pues, como 
���À����� ��Ó�����ǡ� ��������� ���� ����Ó�����������l�����������À������ ������
distinción entre los sexos. Este problema se nota muy bien en la ambigüedad 
de los personajes míticos con respecto a la pertenencia a un sexo determinado.

����������������������Ȃ���ï��������������×�����������������Ȃǡ�����l���
aparece como una representación del mismo NÁPIRULI pero “hecha gente”. En 
�����±����ǡ����������������������������ǡ��l������������Ó���������������������-
ben obedecerle y seguir sus consejos por la vía de los maestros ceremoniales 
que repiten las enseñanzas del primer Gran Maestro.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



72 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

Veamos enseguida un resumen de los ciclos míticos sobre estas dos épo-
cas cósmicas tal como aparecen publicadas en nuestro trabajo Mitología Gua-
requena (cf. las pp. 118-162).

Mito 1. El mundo antes de Nápiruli

Durante la primera era cósmica, la época sin días y sin noches, se encontra-
ban los animales-pensantes (especialmente las avispas) disputándose el 

dominio de las cosas. Había una especie de dictadura de estos seres. Pasó el 
tiempo. Vinieron los días de la llegada de NÁPIRULI (que se conocería luego 
���������l������l���ȌǤ

La gente (animales pensantes) estaba muy alegre esperando esta llegada. 
Provenientes del cielo mítico se oían toda clase de instrumentos tocados por la 
tropa de NÁPIRULI. Además de los instrumentos que traía la tropa, NÁPIRULI 
traía muchos Kabána Kuári (petroglifos) donde aparecían dibujos de diseños 
sobre cómo construir casas, diversos modelos de cestería, artesanía, diseños 
�����������ǡ��������������������ǡ���������������ȋ������������������������
totémicos), etc. Todo esto lo traía NÁPIRULI en un mapire (cesto).

Después de su llegada los recibieron en el pueblo y los llevaron a un lugar 
secreto y prohibido a las mujeres llamado el Tári-tapákapuna (choza y lugar 
sagrado exclusivo de los hombres). NÁPIRULI le dijo a una avispa blanca: “Es-
toy aquí porque quiero saber cómo están ustedes aquí, porque estoy enterado 
de que ustedes pelean mucho”. En el Tári (o táali) le dijo al jefe encargado que 
necesitaba una pantalla (palos amarrados con bejuco). Luego le ordenó que 
corriera a buscar una estera (Kusíta).



73InSURGentes

NÁPIRULI escogió la gente para abrir el mapire que traía. Seleccionó así 
al maestro de artesanía y le entregó tres colores para que trabajara: blanco, 
que simbolizaba el barro o arcilla blanca usada en la cerámica; rojo, que simbo-
lizaba la sangre de NÁPIRULI y se elabora con la planta de chica (Arrabidea Chi-
ca; keráwiru �������Ǧ����Ȍ�����������������������������������������������������
negro, que representaba el humo de la raíz resinosa de la catamajaca (chikánta 
�����������ȌǤ������×����������������������Ǥ�������×���������������ȋmabéle) 
la hierba sagrada llamada manúparu.

Todos los animales habían estado ayunando y NÁPIRULI les pidió que si-
������������±����������������ǲ±���������ǳǡ���������ǡ����������������������l��Ǥ�
NÁPIRULI se paró para aconsejar a toda la gente que estaba en el Táli (Tári), 
se metió la mano en un bolsillo de su camisa y de allí saco, vaciándolo sobre 
una troja (kupáta), todo tipo de diversiones tales como flautas de Yapururo, 
tambor, maracas, pilón, carrizo con cacho e’venao, concha de chipiro, etc. 
Luego sacó la mano derecha que mantenía en secreto por mucho rato y 
enseñó los 5 dedos a la gente y que guardasen este secreto entre los hom-
bres Al mismo tiempo que hacía esto tenía la mano izquierda colocada en 
la punta de la nariz. Sacó esa mano y apareció el látigo ritual (kapési) que 
simboliza la “barba de NÁPIRULI”. Luego de mostrarlo pidió que éste no 
fuera divulgado y que quien lo hiciera con el mismo látigo sería asesinado. 
Mientras batía el látigo contra el suelo preguntó quién se quedaría con él, 
y brincó DZÚRI, (primer chamán), el que sería su hermano en la próxima 
época. NÁPIRULI le dijo que con ese látigo y con el cigarro él reinaría y en-
salmaría los peligros.

El Maestro (NÁPIRULI) le dijo a DZÚRI: “Cuando el NÁPIRULI venga a rei-
������������������ȋ��������������������������l��Ȍ�±����������������×��������

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



74 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

el látigo. Mientras tanto ese cigarro lo orientará. Te pido que no vayas a comer 
caliente. Que lo bañes todos los días”.

��l���������×�������������������������������������������������������
soplaba tabaco y empezó a sonar. Entonces canto wayanúa (canto ritual usado 
para iniciar a los hombres), wayáru (o canto del murciélago usado para iniciar 
a las mujeres menstruantes) y yúwiríru (canto de la “gallinetica”, para hombres 
y mujeres).

Antes de despedirse, NÁPIRULI pidió que les reunieran en círculo a las 
mujeres en la “plaza” del sitio, alejado del Tári-tapákapúna. Allí, antes de di-
rigirse a la concurrencia integrada por mujeres y hombres, ya que todavía no 
existían niños porque las mujeres aún no tenían canal de nacimiento, le solicito 
una totumita de agua a una vieja (“áchi” o abuelita), convirtió el líquido en ya-
ráki (aguardiente de caña) y se echó un trago. Allí, con la ayuda de un bastón 
��������������������ǡ�������×��������������������ϐ��������������������������
(es decir, comenzó a estructurar las relaciones de parentesco entre los WARE-
����ȌǤ�����������������������������������×�����������������������������
�������À�������ϐ�����������������×�����À�� �������������������l�������������
sería su madre. Luego pidió una tinaja donde dijo que dejaría unas cenizas “de 
recuerdo”. Un viejo le facilitó la tinaja. NÁPIRULI fumó nuevamente y el humo 
se dirigió hacia dos de las mujeres allí reunidas. Una de ellas sería la madre del 
�l��Ǥ������������������������������×�������������������������������������-
��������������������������ǡ��������������À�Ǥ�������������������������������-
zas tapó la tinajita advirtiéndoles a las mujeres que no destaparan ni tocaran lo 
que estaba en el envase porque de inmediato les sobrevendría la muerte.

Antes de despedirse comenzó a repartir yaráki (aguardiente). Todos se 
emborracharon. Pasado cierto rato el Maestro insistía en irse pero le seguían 



75InSURGentes

brindando tragos. Comenzó a sudar y de su sudor nació el buréchi (aguardien-
te de caña sudada en trapiche). La “gente” no lo quería dejar ir. Algo enojado 
y ebrio, el Maestro formo una gran tempestad y se oyeron muchos truenos y 
relámpagos. Fue entonces cuando se fue hacia el cielo (énu píjle). Desde allá y 
por medio de un gran trueno (voz del Maestro) dijo a la “gente” que allí entre 
���������������������������������ǡ����À����������������������l��������������
nacería.

Mito 2. El mundo después de Nápiruli 
(nacimiento del Kúwe)

Luego de algún tiempo, una de aquellas mujeres que el Maestro había anun-
ciado con el humo del tabaco se acercó a la casa del viejo (abuelito o átu) 

que NÁPIRULI había dejado cuidando la tinajita. En un descuido del viejo se 
acercó la mujer y súbitamente destapó la tinaja donde estaba la cría de NÁ-
PIRULI. Tan pronto la destapó, la “criatura” se le metió a la mujer por la boca 
quedando así preñada.

El viejo comenzó a indagar quién había sido la persona que se robó la 
��À���� ���� ������������������
�����ȋ���Ó����� �����������Ȍ��������À�������
�����������Ǥ

El viejo fue a consultar al brujo DZÚRI sobre el estado de gravidez de 
�����������Ǥ������±�����������������������������������������������������l���
porque su hija “estaba muy enferma”.

DZÚRI detectó por medio del tabaco que la cría del NÁPIRULI se en-
�������������������������������������A���������������À������������������ǣ�
������A�����������À������������������������������������À���������������-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



76 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

������Ǥ���l��������������×�Ȃ����À������������Ȃǡ�����������������������A�����
en la laguna en cuclillas simulando la forma de un cacure y le pidieran a los 
peces que la desvirgaran. De todos los peces que se ofrecieron el único que 
pudo hacerlo fue el mataguaro (linícha; ��� ������ϐ�����ȌǤ��������������������
�������������������������������������������������A�����������������������
���ϐ������Ȍ�átu y áchi �����������������A������������Ó�����ϐ����������������-
beceras del río Isana. Allí, en un gran raudal que recibe el nombre de yuruparí 
���������������ǡ�����×�����l��Ǥ����������������×ǡ����������������������������
en el monte.

�������������A���������������×����ï����������������������������ǡ����
su hijo. átu y áchi sabían que éste no era el niño que había dado a luz MÁPI-
��A���������������������������������À����������±�����������������ȋnátuli; Pota-
motrygon-hystrix). �������������l���������������������������ǡ�������������
pequeño sólo hombres lo cuidarían.

�l��������×����� ������Ǥ� �×��� ���À������Ǥ� ������������ �������������
��l�������������������l����������������À�������������������À���������������
��Ó�������������������ϐ��������������������Ǥ���±�������������������������������������
���l��Ǥ����������������������������������������������������Ǥ����������������-
�������������������×�����l����������
��
��
��Ǩ�ȋ�������������������������ϐ������
ritual llamada áasi, es decir, aji). DZÚRI también recomendó a los hombres que 
�������������������l����������������������A����Ǥ�����������������À����������
medio de sueños.

DZÚRI reunió a la tropa que había dejado entrenada el Maestro (es decir, 
��������l����������������������Ȍ���������×����������������������������
�������×�����������l��Ǥ���������������������À������������������À����������-
nar en base a solo yucuta (agua mezclada con harina de mañoco) y casabe. 



77InSURGentes

Además de ayunar, les ordenó a los hombres que debían bañarse en el río a las 
3:00 am., a las 12:00 de la noche y a las 3:00 de la tarde.

DZÚRI y el abuelito átu ������������������������������l����������������
rechazó diciendo que esa era su propia carne. Le ofrecieron frutas silvestres, 
pero las rechazó argumentando que ese era el tipo de comida existente hasta 
����������������������������±������À�������������Ǥ��l������������À������������
��������������������������ǡ������������������������������������Ǥ��l�������×�����
��������������������������������������������A��������������������������������
oírlo pero no verlo. Luego de cantar se fue hacía su sitio y en el trayecto encon-
traron un cangrejo (túju). ÁTU le preguntó que si quería que se lo asara pero 
�l�����������×������������������������������������������������������������
único elemento que podía destruirlo.

�l����������×�������������������ȋ�����������������������������������-
���������������������ȌǤ������������������������������������l�������������-
ciones que entonaba. Las gentes que oían el canto (hombres y mujeres) pen-
saron que podían atraparlo dejándole cangrejo como carnada en su camino, 
pero ellos no sabían cómo lo comía y lo asaron. Esto lo que hizo fue provocarle 
����������������������������l���������se curó con una hierba sagrada llama-
da manúparuǤ��l����������À�������������������������������×������������������
que estaba elaborando artesanía. Otros miembros de la tropa molían caña de 
azúcar para sacar yaráki (aguardiente) y llenar con él canoas enteras para la 
ϐ����������������������������l��Ǥ���������l��������������������������������
���������������������������������������������������l��Ǥ����������������ǡ�
�l��������������×���������������Ǥ������±���������×���������������������������ma-
núparu (que era la pusána o polvo ������������l��ȌǤ�������������×��������×�
a dar el primer consejo (kasári) a los que eran sometidos a ayuno para poderlo 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



78 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

conocer (los primeros iniciantes). Él les dijo: “He venido a esta tierra para rei-
nar y seleccionar todo; así como ustedes vieron que yo nací de una mujer, las 
mujeres pueden quedarse conmigo. Tendré que conocer y pasear a mi mama 
antes de morir”.

�l�������×����������������������������������������������ǡ���������-
pués, en el segundo paseo que dio no se la llevó porque ella quería revelar sus 
����������� �����������������Ǥ���������������l��������×�����l����������-
nieran la tropa y les dijo: “Ya ustedes me vieron. Cuando vino el Maestro por 
primera vez era yo mismo así es que entonces y ahora me han visto. Yo nací 
��������±�������������������������������������������Ǥ���������l��Ǧ
���ǡ���
����������������������������������������Ǥ���������������������������ϐ��������
así como saben que yo nací a causa de una mujer que por curiosa descubrió mi 
secreto, por eso jamás podrán verme.

“Nos uniremos para trabajar, para que no sigan comiendo únicamente 
frutas, porque los blancos dicen que eso es lo único que comemos. Por eso ven-
go a descubrirles la Planta de la Vida, la yuca; de ella se irán a mantener toda 
��������������������������������Ǥ������������Ó������������ȋ�����ϐ��������������-
nantes de la tropa), serán hombres. Es malo comer comida ajena sin trabajarla. 
Así pues, mañana marcharemos a rozar”.

Luego de mostrarles el árbol de la Vida o kaníti (yuca), el cual estaba si-
tuado hacia el río Sipapo, sacó las diversas verduras y frutos que siembran hoy 
������������Ǥ

Al otro día en presencia de los iniciantes preparó una pequeña cantidad 
de masa para hacer una torta de casabe. Tomó un ají (Capsicum microcarpum), 
túpiro (Physalis pubescens), fríjol, arroz, caraotas, etc., sin nada de presas (car-
ne). Luego agarró la mata de chica (especie de “contra” elaborada por él), se 



79InSURGentes

puso de pie y solicito la artesanía. Primero pidió el manare (dúpisi), luego la 
guapa o cesto (wápa), bejuco (ipépi), una pluma (marísi, o sea su pelo) y se 
puso a hacer un objeto especial llamado kalídama [karídama]. Esto lo hizo con 
un manare al cual le ató patas hechas de un bejuco. Luego se dirigió a los ayu-
nantes y les comenzó a repartir su descendencia, la cual consistía en animales 
totémicos que simbolizan los ancestros de los diferentes linajes. Entre ellos: 
úme (pez caribe), dalíwa (cachicamo), loro (loro), wáka (guaca), apída (báqui-
ro), wámu (pereza), wadúli (rey zamuro), chínu (perro), néwi (perro de agua), 
dáwi (tigre), awádamali (anaconda), sarámbo (loro de tierra), cucúy (gavilán), 
abálu (guacamaya), kamáchu (otra especie de guacamayo).

Después de repartir estos animales y peces pintó el MANARE con chica y 
los dibujos a cada uno; luego agarró la guapa con la que taparía el manare lleno 
�����������������×����±���������l��Ǥ�������������������������Ǧ�l������×�
la comida a DZÚRI le desapareció la hinchazón de la barriga que tenía desde la 
primera era del cosmos por haber desobedecido al Creador.

��������Ǧ�l���������×����������������������������ȋ������������������-
����Ȍ����������������ǡ�������������������������À�����������������������ϐ������
poder conocerlo y que ese ayuno, que regiría a partir de entonces para todos 
los varones y las hembras, sería como una compensación por lo que había su-
����������l��ǡ����������ϐ����������À�������������������������Ǥ������������×��
�����±�����À����������������������Ǥ���l�������������×�����l������������������
todo: la comida, los frutos y los animales, que soplara esto con tabaco para que 
���������������������������������������Ǥ��l����������×���������Ǥ�����������-
te la tropa le obsequiaba yaráki pues tenían planeado embriagarlo para luego 
�����������±���������������������Ǥ������������������±������l���������������
con los muchachos para que les enseñara la letra y los bailes sagrados.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Las antropologías del sur y la postmodernidad... / González Ñáñez, Omar / pp. 59-80



80 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

Estos cantos fueron MARI MARI YE YA (canto del maríri o brujo), WA-
YÁRU, WAYANÚA y YÚWIRÍRU. �����������l��������������������������������
estaba bastante embriagado mandaron a buscar leña, soplaron y formaron una 
gran hoguera.

�������������������������������l�����������������������������Ǥ�����
���������������������������������������������������������l��ǤǤǤ��������×������
����ǲ�������ǳ�ȋ��������������������ϐ�����������������������������������������
sagradas). Se fue a un lugar del cielo donde tenía su hogar, un lugar llamado 
kurátawa-káali (“pozos ���������ǳȌǤ������� ������������������������l������
se quemaron sus tripas, sus cabellos ni su corazón. Entonces los hombres los 
arrojaron al monte y de allí nacieron toda clase de culebras y animales ponzo-
ñosos. También en ese lugar, pero una semana después, nacieron tres tipos de 
plantas las cuales son sagradas y son solo del conocimiento de los hombres.

��À�������×���������������������������������Ǧ�l������������Ǥ
Estos dos mitos de la creación representan los moldes o patrones fun-

��������������������������������������������������������������������������
Iniciación.


