INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

=2 Wi
== W[

[asg
L
)
n
@)
a

LAS ANTROPOLOGIAS DEL SURY LA POSTMODERNIDAD
EN AMERICA LATINA: RESISTENCIA Y RUPTURA
CONTRA EL COLONIALISMO EUROPEO EN LA ORINOQUIA
VENEZOLANA

GONZALEZ NANEZ, OMAR
Doctorado en Antropologia, Universidad de Los Andes
Mérida, Venezuela

Resumen

Resulta importante, a nuestro juicio, destacar algunos episodios olvidados de la his-
toria propia indigena que demuestran algunos estrategias de resistencia de estos
pueblos de la Orinoquia durante la época del colonialismo europeo a finales del siglo
XVIII. Estos episodios se basan fundamentalmente en relatos de la tradicion oral y
la practica religiosa y politica de los pueblos Maipure-arawakos de esa region en su
afan por oponerse a la asimilacién del conquistador y/o del patrén criollo explotador

INSURGentes 59



60

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

(bien sean misioneros, caucheros, mineros, comerciantes en general). Estas tradicio-
nes milenarias contintian cumpliendo una funcién restituidora y actualizadora de la
identidad etnocultural de esas sociedades indigenas.

Palabras claves: antropologia del sur; patrimonio intangible; pueblos Maipu-
re-arawakos

THE ANTHROPOLOGIES OF THE SOUTH AND
THE POSTMODERNITY IN LATIN AMERICA: RESISTANCE
AND RUPTURE AGAINST THE EUROPEAN COLONIALISM
IN THE VENEZUELAN ORINOQUIA

Abstract

[t is important, in our opinion, to highlight some forgotten episodes of indigenous his-
tory that demonstrate some strategies of resistance of these people of the Orinoquia
during the time of European colonialism in the late eighteenth century. These episo-
des are based mainly on accounts of the oral tradition and the religious and political
practice of the Maipure-Arawakos peoples of that region in their eagerness to oppose
the assimilation of the conquistador and / or the exploitative Creole patron (whether
missionaries, Miners, merchants in general). These millenary traditions continue to
fulfill a restorative and updating function of the ethnocultural identity of these indi-
genous societies.

Keywords: anthropology of the south; intangible heritage; Maipure-arawakos
peoples

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

ALGUNOS EPISODIOS DE LA RESISTENCIA ETNO-CULTURAL
MAIPURE-ARAWAKA!'

no de estos episodios refiere a la supervivencia entre los warekena del

Guainia, de canciones rituales que contindan siendo usadas en sus rituales
a pesar de las politicas misionales etnocidas practicadas en la Orinoquia por
los jesuitas durante el siglo XVIII. A este respecto debo citar unos parrafos de
mi obra Mitologia Guarequena (1980) donde sefalo que resulta sumamente
dificil, por no decir imposible, tratar de establecer una genealogia de las di-
vinidades de un pueblo agrafo. Esto no tanto por la ausencia de la escritura,
pues nos atenemos principalmente a lo que registramos en la mitologia y lite-
ratura oral de estos pueblos, gracias a la memoria colectiva de las sociedades,
rastreando los simbolos y arquetipos de que nos habla Jung. Pero no hay que
olvidar lo que plantedbamos en el capitulo I de Mitologia Guarequena, sobre el
ANTIMITO: La situacion del indigena frente al occidental, frente al misionero
de la época de la conquista, frente a la cultura dominante, avasalladora...1a con-
jura de los “gentiles” como llamaban los misioneros a los “indios bdrbaros” que
no conocian ni adoraban a Dios (el Dios cristiano occidental, por supuesto). Es
frecuente encontrar en las crénicas de los misioneros, especialmente los que
trabajaron entre los grupos indigenas orinoquenses (el Padre José Gumilla,
Misiones del Orinoco, Meta y Casanare, 1720; o el Padre Felipe Salvador Gillij

1 Articulo publicado originalmente en: Omar Gonzélez Nafiez. Enero-julio 2017. Las antro-
pologias del sur y la postmodernidad en América Latina: resistencia y ruptura contra el
colonialismo europeo en la Orinoquia venezolana. Missées. Revista de Ciéncias Humanas e
Sociais, vol. 3, no. 1, pp. 63-78. Autorizado para publicar por el autor el 10/10/2019, antes
de su deceso el 30/07/2020. Se usa el sistema de referencia de la publicacién original.

INSURGentes

61



62

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

en las reducciones del Orinoco, 1750, entre otros) innumerables ejemplos y
recomendaciones para erradicar los rituales y antiguas religiones aborigenes.
Asi escribe el misionero Gillij,

... Por lo demas, no se descubre tan facilmente la malicia de los bailes, tanto
porque de ordinario no se comprende la lengua de los bailarines, como porque
algunas de sus acciones son tomadas en buen sentido. Pero con el curso del
tiempo se aumenta la luz. Yo en efecto crei ver mucho de malo, y valientemente
me dispuse a extirpalos.

Ante este ataque etnocida —(y hacemos constancia que el caso de Gi-
1lij resulta algunas veces excepcional por sus valiosos aportes a la lingiiistica
arawaka como ya lo sefialaramos en nuestro estudio de la lengua warekena)-,
resulta casi inconcebible que con los continuos atropellos de los misioneros,
soldados y colonos se pudiera mantener la estructura religiosa y cultural abo-
rigen inalterada. Los dafios ideoldgicos son evidentes por ejemplo en el caso
de una divinidad arawaka conocida por Kiiwe entre los warekenas, Kiwai (cu-
rripacos y piapoco), Katsimdnali (entre los baniva), Yurupari (entre los Yeral
o fiengatu) y Kuweti (entre los maipure segun el Padre Gillij). Pues bien, los
misioneros le dieron a esta divinidad el nombre de “DIABLO” y asi la llaman
hasta nuestros dias los propios indigenas. Este ejemplo nos parece una buena
prueba estereotipada del etnocidio cometido IN PRINCIPIUM ERAT VERBO.

Fue también costumbre que hasta hoy se conserva el que los indigenas
tuvieran que realizar sus practicas religiosas lejos de la reduccién misional.
Asi evitaban el castigo de los misioneros a través de los fiscales y soldados que
tenian bajo su cuidado estos menesteres con el respaldo del serm6n del misio-
nero —quien no dejaba de humillarlos. De manera parecida, en la actualidad los

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

indigenas se retiran de las aldeas donde conviven con los criollos amazonen-
ses, modernos inquisidores de toda manifestacion cultural aborigen, dirigién-
dose a sitios ocultos en los cafios, donde les es posible dar libre cabida a sus
rituales y epopeyas religiosas.

Dentro de nuestras limitaciones cuando trabajé con los chamanes ware-
kena, es oportuno sefialar que nosotros pudimos reconstruir gran parte de la
mitologia warekena y de otros pueblos arawakos vecinos, gracias a la continui-
dad de sus rituales y a su historia oral.

Dedicados a la revision permanente de las fuentes historicas, especial-
mente de los cronistas que convivieron con los antigiieros (en la época del an-
tiguo estilo de los viejos indigenas), pudimos establecer, por la via de la com-
paracion, un hallazgo muy importante: una de las canciones rituales, llamada
MARIE MARI-YE-YA recogida por nosotros en 1970 y 1972, aparece registrada
por el misionero italiano Filippo Salvatore Gillij como practicado por los indi-
genas MAIPURE, del Orinoco Central jen 1750! es decir hace 214 afios. Precio-
sa joya mitoldgica esta que obedece su duracién mas al hecho de ser sagrada
en la memoria colectiva indigena misma que a la tradicién oral profana.

La otra etapa, la cual considero la mas importante de mi vida como an-
tropélogo, debo dejarla a consideraciéon no ya de la metodologia de mis colegas
antropdlogos, sino de los propios indigenas, ya que ellos la hicieron posible. Se
trata de mi “iniciacion” o rito de pasaje warekena. En agosto de 1974 cuando
formé parte de un ritual de iniciacién warekena, el convite a un ritual se aleja
de toda consideracién profana y trasciende al propio investigador y a sus tex-
tos ya que implica una participacién del hombre que los chamanes y el pueblo
warekena aceptaron, luego de un prolongado estudio de las expectativas y aun
de la mision del antropdélogo-hombre, descarnado, tal como es. Si se quiere, es

INSURGentes

63



64

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Mérida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Depdsito Legal:ME2018000135

el comienzo de lo que Octavio Paz ha definido como ANTIANTROPOLOGIA al
comentar la obra del antropdlogo Carlos Castafieda convertido en brujo yaqui

Silos libros de Castafieda son una obra de ficcion literaria, lo son de una manera
muy extrafia: su tema es la derrota de la antropologia y la victoria de la magia;
si son obras de antropologia su tema no puede serlo menos: la venganza del
“objeto” antropolégico (un brujo) sobre el antrop6logo hasta convertirlo en he-
chicero: Antiantropologia.

(Por qué no llamarla mas bien VERDADERA ANTROPOLOGIA sin ETNO-
CENTRISMOS?

En el mismo texto (GONZALEZ NANEZ 1980: 32-33) me refiero al Anti-
mito, categoria manejada por el antropdlogo brasilefio Roberto Da Matta (Mito

El ANTIMITO es de este modo opuesto del MITO. En cuanto que el MITO bus-
ca resaltar las conquistas, las relaciones sociales y los valores creados por una
sociedad tribal, el ANTIMITO seria el primer esfuerzo hecho por la sociedad
indigena en el sentido de encontrar un lugar para el HOMBRE BLANCO en su
sistema de clasificaciones y también de forjar para si un instrumento que per-
mita controlar, aun cuando sea en el plano ideoldgico, los eventos del contacto
y la dominacién de la sociedad envolvente. El ANTIMITO, por lo tanto, difiere
también de una ideologia politica del contacto, donde el pueblo indigena rei-
vindicaria su independencia en la sociedad dominante. En ellos sélo existe lo
que BALANDIER llama “de primer momento” la reaccién a la dominacién colo-
nial, momento ese que se caracteriza por la utilizacién del MITO, como un ins-
trumento de reconocimiento y aceptacidn del hecho colonial (cfr. BALANDIER
1962: 80, citado por DA MATTA).

INSURGentes



INSURGeNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

Por supuesto que esa “aceptacién” no fue pacifica, obediente o resigna-
da, pues las acciones contra la ocupaciéon y dominaciéon europea estdn muy
bien documentadas no solo en algunos textos de historiadores y viajeros serios
sino, sobre todo, en la historia oral de estos pueblos.

Alos fines de documentar mejor este pasaje de la resistencia, remito al lector
al Apéndice [ donde realizamos una breve descripcion etnografica de los Rituales
de Iniciacion warekena, tal como se practican actualmente en pleno siglo XXI.

El otro episodio importante ocurrido en la regiéon del Rio Negro de las
amazonias venezolana y brasilera fue el movimiento milenarista o mesiani-
co del lider espiritual kurripako-baniva del Guainia Venancio “Christo” Camico
(nativo de la aldea Tsindpi, cafio de Aki, Guainia, Colombia). Este fue un movi-
miento de resistencia contra el régimen colonial brasilefio en el Alto Rio Negro
de Brasil durante el siglo XIX. Este movimiento fue estudiado recientemente
por los antropélogos Robin Wright y Jonathan D. Hill (1986) quienes puntua-
lizan a este respecto:

Contextualizando el milenarismo de Venancio Camico tanto en la historia colo-
nial como en la cultura Arawak, demostraremos que el movimiento de Venan-
cio fue un ritual historico de transicion a través del cual su gente luché para
reorientar las actividades sociales y econémicas de acuerdo con las creencias
y practicas aborigenes. A nivel individual, el movimiento de Venancio fue visto
como un llamado a recapitular sobre la historia de las relaciones con los hom-
bres blancos y también como una bisqueda ritual de purificacién al no parti-
cipar en los planes de desarrollo econdmico y control politico de los hombres
blancos; el movimiento de Venancio fue un llamado a decidir colectivamente
la permanencia como grupo unificado para actuar en oposicion a las fuerzas
externas de la dominacién colonial que amenazaba con la total extincién de las
sociedades aborigenes de la region:

INSURGentes

65



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Mérida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Depdsito Legal:ME2018000135

“Aunque muchos de los elementos simbolicos y actividades que conformaron el
movimiento mesianico de Venancio Camico fueron tomados directamente del
catolicismo, la estructura subyacente del movimiento se organiz6 alrededor de
conceptos y practicas rituales aborigenes. En lugar de observar el milenarismo
de Venancio como ejemplo de un sincretismo religioso, argumentaremos que
del simbolismo catélico Venancio y sus seguidores seleccionaron sélo algunos
simbolos clave, actividades y contextos que tenian sentido en términos de las
culturas arawakas regionales y de la experiencia histdrica de los aborigenes du-
rante los Siglos XVIII y XIX. Segin nuestro punto de vista, la seleccion de simbo-
los y actividades catolicas hecha por Venancio no fue tanto un redescubrimiento
de las ideologias mesidnicas autdctonas, impulsado por la introduccion del sim-
bolismo cristiano, sino que fue mas un descubrimiento de que ese simbolismo
cristiano de los colonizadores podia ser usado estratégicamente para protestar
ritualmente contra los efectos profundamente alienantes de la dominacién co-
lonial”.

Estos autores sugieren que este sincretismo religioso permitié a los
arawakos, en su imaginario, considerar a Venancio como un representante te-
rrenal de su propio Dios-Creador: Ifidpirrikuli. Dentro del complejo de creen-
cias de estos pueblos que hemos llamado “La Religion del Kuwai” (del Hijo del
Creador), Venancio “Cristo” sigue siendo venerado e invocado pues su “sepul-
tura”, seguin las creencias catélico-occidentales que poseen en la actualidad los
indigenas del Guainia-Rio Negro, ubicada en el antiguo pueblo Baniva de Ma-
careo, en el Alto Cafio de AKi, cerca de Maroa, es visitada por los indigenas que
remontan ese cafio. Alli le piden a Venancio (llamado también “El Dios de cafio
Mani”) bienestar, salud, éxito en sus cacerias y pesca y, sobre todo, restablecer
la prosperidad de su pueblo y cultura tal como era antes de la dominacion co-
lonial.

66 INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

Hay un aspecto sagrado que aun se practica entre los warekena tradi-
cionalistas, los que atin acuden a su cafio, el Cafio San Miguel o Itini Wini, un
afluente del Guainia y quienes, a pesar de haber migrado a Maroa son convoca-
dos por sus parientes que ain permanecen en el caserio Guayanapi (también
llamado “Guzman Blanco”, municipio Maroa del estado Amazonas). Se trata de
los rituales de iniciacidon o Kasijmakasi. Estos rituales significan verdaderas
jornadas de reflexion sobre las raices de la etnogénesis de esta sociedad y son
alertas para resistir a la integraciéon Desde Abajo. Es decir, la llamada “integra-
cion” es un rechazo a la homogenizacion o la criollizacion... un retorno a su
matriz étnica original.

REFERENCIAS

DA MATA, Roberto. Mito e linguagem social. Tempo Brasileiro. Rio de Janeiro. 1970
GONZALEZ NANEZ, Omar. Mitologia Warekena. Editorial Monte Avila. Caracas. 1980.
GONZALEZ NANEZ, Omar. Sexualidad y Rituales de Iniciacién entre los indigenas Wa-
rekena del Rio Guainia-Rio Negro. MONTALBAN 17: 103-138. 1986.
GONZALEZ NANEZ, Omar. Lenguas Indigenas e identidad en la cuenca del Guainia-Rio
Negro, Territorio Federal Amazonas. En: Indianismo e Indigenismo en Amé-
rica Latina. José Alcina Franch (Compilador), Guillermo Bonfil, Oscar Arze, M2
Jesus Buxo i Rey, Fernando Camara, Roberto Cardoso de Oliveira, Alvaro Chaves,
Leonel Duran, Claudio Esteva-Fabregat, Napoledo Figuereido, Omar E. Gonzalez
N., Alfredo Jiménez, Juan Maestre, Salomén Nahmad, Juan Ossio, Flavio Rojas.
Pags. 165-175. Alianza Editorial (Ediciones del V Centenario). Madrid. 1990.
GONZALEZ NANEZ, Omar. Los Chamanes Arawakos del Noroeste Amazénico vistos a
través de las categorias de Roheim y Devereux. En: El Discurso de la Salud y la

INSURGentes

67



68

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

Enfermedad en la Venezuela de fin de siglo. Gonzalez Nafiez, Omar, Jacque-
line Clarac y Belkis Rojas (Compiladores). Universidad de Los Andes. Mérida.
2000.

GONZALEZ NANEZ, Omar. LOS WAREKENA: Indigenas arawakos del Guainia-Rio
Negro: mitologia y vida cotidiana. Universidad de Los Andes. 2005a.

GONZALEZ NANEZ, 0. Los Indigenas de Venezuela y el proceso de resistencia etnocul-
tural: situacion actual: 2005. Conferencia dictada en el Museo del Tachira: 11 de
enero de 2005. ANTHROPOS DE PAPEL. N2 4: 11-23. 2005b.

HILL, J. & R. WRIGHT. History, Ritual, and Myth: 19th Century Millenarian Movements
in the Northwest Amazon. Ethnohistory 33(1): 31-54. 1986.

MATOS ARVELO, M. Vida Indiana. Casa Editorial Mauci. Barcelona. 1912.

5“@, ROBIN WRIGHT, 0. GONZALEZ-NANEZ & CC XAVIER LEAL. Multi-centric Mythscapes:

Sanctuaries and Pilgrimages in Northwest Amazon Arawakan Religious Tradi-
tions. En: Pilgrimages and Ambiguous Sanctuaries. Thierry Zarcone & Ange-
la Hobart ( Eds.). Sean Kingston. Inglaterra. 2015.

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

APENDICE 1

LOS RITUALES Y CEREMONIA DE INICIACION WAREKENA

Los rituales de iniciacion o ritos de pasaje responden casi universalmente a
una inaplazable necesidad de significar simbolicamente el paso a un proce-
so biolégico natural como es el de la pubertad y el cual es tan importante como
el nacimiento de los miembros de una sociedad. Ellos marcan una significativa
diferencia en el establecimiento de los roles que de acuerdo con el cddigo cul-
tural de esa sociedad les corresponde desempeiar a los nuevos hombres y las
mujeres, es decir, los recién-iniciados, en estas sociedades.

El ritual de iniciacion WAREKENA recibe el nombre genérico de Kasijmaka-
si. Por otra parte, al iniciante varén lo llaman Kasijmeli (Kasijmenawi también se
usa cuando son varios) y cuando es una hembra la llaman Kasijmalu.

El primer Kasijmakasi se efectud en los tiempos del comienzo del Mun-
do para los WAREKENA (dale Tapdkapiina) y su practica representa, como lo
hemos sostenido en nuestro trabajo Mitologia Guarequena (1980), una re-edi-
cion de la época sagrada de los origenes, dentro de un pensamiento que hemos
considerado MANDALICO o CIRCULAR tal como ha sido propuesto por Mircea
Eliade (1972) y otros especialistas para otras sociedades del mundo (cf. GON-
ZALEZ NANEZ 1980). La iniciacién es una magnifica oportunidad cultural para
reforzar la identidad de los jévenes del grupo y su principal fuente de susten-
tacién son los mitos de la creacion y el origen de la sociedad WAREKENA; alli
estd el codigo que se reelabora cada vez que hay un Kasijmakasi. Estos ritua-
les representan un canal directo para legitimar y afianzar la “Warekeneidad”,
es decir, el ser miembros seguros de esa etnia.

INSURGentes

69



70

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

Los WAREKENA establecen en sus mitos de la Creaciéon dos épocas de
la Humanidad: El mundo antes de Napiruli y el mundo después de Napiruli o
Kuwe. La primera época corresponde a un mundo turbulento y desordenado
que estaba poblado por animales-pensantes, dotados de racionalidad; eran se-
res sin sexo (asexuados) y vivian en conflicto y competencia tanto por el terri-
torio, el cual se reducia a muy poco espacio, como por los frutos silvestres que
constituian el alimento de las “gentes”. Este alimento era un regalo de la natu-
raleza y no habia que trabajar para conseguirlo. En medio de aquel caos existia
un predominio de lo natural sobre lo cultural a pesar de que, como dijimos, los
animales eran seres-pensantes.

Ese mundo anterior a NAPIRULI, “el creador”, era un mundo en tinieblas,
al parecer situado debajo de una gran cantidad de lajas y piedras (unos 16
kildbmetros) que forman el raudal conocido en lengua yeral como “Yurupari
cachoeira” y erroneamente llamado “raudal del Diablo” por los misioneros
y caboclos criollos en general. Este lugar queda en un gran raudal llamado
JIPANA (en idioma Kurrripako-Ojo y Waptii en lengua yeral y Tupi); es un
raudal del rio Aiarfi el cual a su vez es un tributario del rio Isana (noroeste
amazonico, Brasil). La zona del raudal presenta la peculiaridad de poseer
una gran cantidad de pequefios crateres u “ollas” y las sagas arawakas di-
cen que por cada uno de esos agujeros salieron las diferentes etnias ama-
zénicas, incluso los criollos, gracias a la ayuda de NAPIRULI. Segtin los WA-
REKENA, en ese espacio conflictivo existia una anarquia entre diferentes
clases de gentes-avispas y gentes-aves, los cuales competian por controlar
el mundo pero nadie era estable y se esperaba la llegada de NAPIRULI “El
Creador” para dar paso a una era de orden. La avispa profeta que anuncio
lallegada del NAPIRULI se llama inére Kabdri (avispa cazadora de color ne-

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

gro) y ella informo que Napiruli vendria desde una region celestial llamada
Kurdtawa-Kdari (“pozos de sabana”).

La segunda época 0o MUNDO DE NAPIRULI es el tiempo de los seres hu-
manos propiamente dichos. En esa era fue que aparecié el KUWE (o KUWAI),
una reencarnacién del mismo NAPIRULI en el mundo de los humanos. Este
KAaWE vendria a ser una especie de divinidad o guia cultural encargado de im-
poner el orden en el caos existente entonces; también se ocuparia de expandir
el mundo a las dimensiones que tiene hoy y de iniciar la luz (el dia). KAWE, con
la ayuda de su parentela mitica, entre ellos DZURI un poderoso y Primer cha-
man, PUMEYAWA, MAPIRRIKULI, KUMAJAIKU, KUAMASI y PURUNAMINAR]I, el
clasificador de los nombres de lugar o topénimos, se encargaria de instruir a
los humanos en las tareas propiamente culturales. Por ejemplo la agricultura
de conucos, la artesania, la musica, la tecnologia, la vida familiar, la religion, las
costumbres, el gobierno; etc. Estas actividades iban a ser distribuidas de ma-
nera muy diferente entre los hombres y las mujeres correspondiéndoles espe-
cialmente a los hombres el conocimiento de los secretos sagrados del KUWE y
el dominio de la esfera politica y los cantos sagrados. Durante esta época surgio
también la diferenciacidn sexual entre las mujeres y los hombres pues, como
habiamos sefialado, antes de las ensefianzas del KUWE no existia una clara
distincién entre los sexos. Este problema se nota muy bien en la ambigiiedad
de los personajes miticos con respecto a la pertenencia a un sexo determinado.

En el mito del origen -segtin la explicacién de los WAREKENA-, el KUWE
aparece como una representacion del mismo NAPIRULI pero “hecha gente”. En
esta época, a diferencia de la anterior, KUWE es el duefio absoluto y todos de-
ben obedecerle y seguir sus consejos por la via de los maestros ceremoniales
que repiten las ensefianzas del primer Gran Maestro.

INSURGentes

71



72

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

Veamos enseguida un resumen de los ciclos miticos sobre estas dos épo-
cas cosmicas tal como aparecen publicadas en nuestro trabajo Mitologia Gua-
requena (cf. las pp. 118-162).

MITO 1. EL MUNDO ANTES DE NAPIRULI

urante la primera era cdsmica, la época sin dias y sin noches, se encontra-

ban los animales-pensantes (especialmente las avispas) disputandose el
dominio de las cosas. Habia una especie de dictadura de estos seres. Paso el
tiempo. Vinieron los dias de la llegada de NAPIRULI (que se conoceria luego
como el KUIWE o KUWAI).

La gente (animales pensantes) estaba muy alegre esperando esta llegada.
Provenientes del cielo mitico se ofan toda clase de instrumentos tocados por la
tropa de NAPIRULL Ademas de los instrumentos que trafa la tropa, NAPIRULI
trafia muchos Kabdna Kudri (petroglifos) donde aparecian dibujos de disefios
sobre como construir casas, diversos modelos de cesteria, artesania, disenos
de curiaras, de bancos de madera, los IMAKANASI (nombres de los animales
totémicos), etc. Todo esto lo traia NAPIRULI en un mapire (cesto).

Después de su llegada los recibieron en el pueblo y los llevaron a un lugar
secreto y prohibido a las mujeres llamado el Tdri-tapdkapuna (choza y lugar
sagrado exclusivo de los hombres). NAPIRULI le dijo a una avispa blanca: “Es-
toy aqui porque quiero saber como estan ustedes aqui, porque estoy enterado
de que ustedes pelean mucho”. En el Tdri (o tdali) le dijo al jefe encargado que
necesitaba una pantalla (palos amarrados con bejuco). Luego le orden6 que
corriera a buscar una estera (Kusita).

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

NAPIRULI escogi6 la gente para abrir el mapire que trafa. Seleccioné asi
al maestro de artesania y le entreg6 tres colores para que trabajara: blanco,
que simbolizaba el barro o arcilla blanca usada en la ceramica; rojo, que simbo-
lizaba la sangre de NAPIRULI y se elabora con la planta de chica (Arrabidea Chi-
ca; kerdwiru en WARE-KENA) de la cual se elabora una arcilla rojiza y el color
negro, que representaba el humo de la raiz resinosa de la catamajaca (chikdnta
en WAREKENA). Siguid repartiendo sus cosas. Entreg6 a una ardilla (mabéle)
la hierba sagrada llamada mantparu.

Todos los animales habian estado ayunando y NAPIRULI les pidié que si-
guieran haciéndolo hasta que “él naciera”, es decir, hasta la llegada de KUWE.
NAPIRULI se paré para aconsejar a toda la gente que estaba en el Tali (Tdri),
se metio la mano en un bolsillo de su camisa y de alli saco, vaciandolo sobre
una troja (kupdta), todo tipo de diversiones tales como flautas de Yapururo,
tambor, maracas, pilén, carrizo con cacho e’venao, concha de chipiro, etc.
Luego sac6 la mano derecha que mantenia en secreto por mucho rato y
ensefi6 los 5 dedos a la gente y que guardasen este secreto entre los hom-
bres Al mismo tiempo que hacia esto tenia la mano izquierda colocada en
la punta de la nariz. Sac6 esa mano y aparecio el latigo ritual (kapési) que
simboliza la “barba de NAPIRULI”. Luego de mostrarlo pidié que éste no
fuera divulgado y que quien lo hiciera con el mismo latigo seria asesinado.
Mientras batia el latigo contra el suelo pregunt6 quién se quedaria con él,
y brincé DZURI, (primer chaman), el que serfa su hermano en la préxima
época. NAPIRULI le dijo que con ese latigo y con el cigarro él reinarfa y en-
salmaria los peligros.

El Maestro (NAPIRULI) le dijo a DZURI: “Cuando el NAPIRULI venga a rei-
nar entre ustedes (es decir cuando venga el KUWE) él les indicara cémo usar

INSURGentes

73



74

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

el 1atigo. Mientras tanto ese cigarro lo orientara. Te pido que no vayas a comer
caliente. Que lo bafies todos los dias”.

DZURI comenz6 a interpretar cantos en lengua KURRIPAKO a la vez que
soplaba tabaco y empez6 a sonar. Entonces canto wayanta (canto ritual usado
para iniciar a los hombres), waydru (o canto del murciélago usado para iniciar
alas mujeres menstruantes) y yawiriru (canto de la “gallinetica”, para hombres
y mujeres).

Antes de despedirse, NAPIRULI pidié que les reunieran en circulo a las
mujeres en la “plaza” del sitio, alejado del Tdri-tapdkaptina. Alli, antes de di-
rigirse a la concurrencia integrada por mujeres y hombres, ya que todavia no
existian nifios porque las mujeres ain no tenian canal de nacimiento, le solicito
una totumita de agua a una vieja (“dchi” o abuelita), convirtid el liquido en ya-
rdki (aguardiente de cafia) y se echd un trago. Alli, con la ayuda de un bastén
de mando y un tabaco, comenzé a nombrar y a clasificar la primera parentela
(es decir, comenz0 a estructurar las relaciones de parentesco entre los WARE-
KENA). Antes de marcharse NAPIRULI comenté que una de aquellas mujeres
que habia clasificado con el bastén seria la progenitora de KUWE o sea que
seria su madre. Luego pidi6 una tinaja donde dijo que dejaria unas cenizas “de
recuerdo”. Un viejo le facilité la tinaja. NAPIRULI fumé nuevamente y el humo
se dirigi6 hacia dos de las mujeres alli reunidas. Una de ellas seria la madre del
KUWE. Las cenizas que NAPIRULI lanzé en el YARAKI de la tinaja representa-
ban el cuerpo del poderoso, del que vendria. Luego de mezclar YARAKI y ceni-
zas tapd la tinajita advirtiéndoles a las mujeres que no destaparan ni tocaran lo
que estaba en el envase porque de inmediato les sobrevendria la muerte.

Antes de despedirse comenz6 a repartir yardki (aguardiente). Todos se
emborracharon. Pasado cierto rato el Maestro insistia en irse pero le seguian

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

brindando tragos. Comenzé a sudar y de su sudor nacio6 el buréchi (aguardien-
te de cafia sudada en trapiche). La “gente” no lo queria dejar ir. Algo enojado
y ebrio, el Maestro formo una gran tempestad y se oyeron muchos truenos y
reldmpagos. Fue entonces cuando se fue hacia el cielo (énu pijle). Desde alla y
por medio de un gran trueno (voz del Maestro) dijo a la “gente” que alli entre
ellos bajo el cuidado de un viejo, habia quedado el creador KUWE que pronto
naceria.

MITO 2. EL MUNDO DESPUES DE NAPIRULI
(NACIMIENTO DEL KUWE)

Luego de algin tiempo, una de aquellas mujeres que el Maestro habia anun-
ciado con el humo del tabaco se acerco6 a la casa del viejo (abuelito o dtu)
que NAPIRULI habia dejado cuidando la tinajita. En un descuido del viejo se
acercé la mujer y stbitamente destapé la tinaja donde estaba la cria de NA-
PIRULI Tan pronto la destap¢, la “criatura” se le meti6 a la mujer por la boca
quedando asi prefiada.

El viejo comenzé a indagar quién habia sido la persona que se robd la
cria y fue informado por KUMAJAIKU (duefia de las plantas) que habia sido
MAPIRRIKULI.

El viejo fue a consultar al brujo DZURI sobre el estado de gravidez de
MAPIRRIKULI. También fue una abuelita o 4chi en solicitud de ayuda al DZURI
porque su hija “estaba muy enferma”.

DZURI detecté por medio del tabaco que la cria del NAPIRULI se en-
contraba dentro del vientre de MAPIRRIKULI pero existia un gran problema:
MAPIRRIKULI no tenfa sexo y en consecuencia tampoco tenia canal de naci-

INSURGentes

75



76

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

miento. DZURI les aconsejé -y asi lo hicieron-, que colocaran a MAPIRRIKULI
en la laguna en cuclillas simulando la forma de un cacure y le pidieran a los
peces que la desvirgaran. De todos los peces que se ofrecieron el Unico que
pudo hacerlo fue el mataguaro (linicha; no identificado). Es un pez de color
rojo que simboliza la sangre derramada por MAPIRRIKULI al momento de ser
desflorada) dtu y dchi llevaron a MAPIRRIKULI a un caiiito afluente de las ca-
beceras del rio Isana. Alli, en un gran raudal que recibe el nombre de yurupari
en lengua yeral, nacié el KUWE. Tan pronto nacié, los hombres lo escondieron
en el monte.

Cuando MAPIRRIKULI se despert6 lo tinico que vio fue su placenta, no
su hijo. dtu y dchi sabian que éste no era el nifio que habia dado a luz MAPI-
RRIKULI y arrojaron la placenta al rio convirtiéndose en un raya (ndtuli; Pota-
motrygon-hystrix). El rapto de KUWE lo hicieron unos hombres, y desde muy
pequefio sélo hombres lo cuidarian.

KUWE crecié muy rapido. Sélo comia aire. Los hombres fueron donde
DZURI a solicitud de KUWE quien no posefa boca pero les habia dibujado con
sefales en el aire la figura del gran brujo. A él le pidieron que le abriera la boca
a KUWE. Esto lo hicieron con la planta que llaman cortadera. Las primeras pa-
labras que pronuncié el KUWE fueron JI JI JII! (este sonido es el de una flauta
ritual llamada 4asi, es decir, aji). DZURI también recomendé a los hombres que
no dejaran ver al KUWE por su madre MAPIRRIKULLI. Ella solo lo podia ver por
medio de suefios.

DZURI reunié a la tropa que habia dejado entrenada el Maestro (es decir,
cuando KUWE se llamaba NAPIRULI) y comenzé a dialogar con los hombres
sobre cémo era el KUWE. Les dijo que si querian conocerlo tendrian que ayu-
nar en base a solo yucuta (agua mezclada con harina de mafioco) y casabe.

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

Ademas de ayunar, les orden6 a los hombres que debian bafiarse en el rio a las
3:00 am., alas 12:00 de la noche y a las 3:00 de la tarde.

DZURI y el abuelito dtu le ofrecieron carne de pez a KUWE pero este la
rechazé diciendo que esa era su propia carne. Le ofrecieron frutas silvestres,
pero las rechaz6 argumentando que ese era el tipo de comida existente hasta
entonces en la tierra y que él queria erradicarla. KUWE se mantenia pues solo
de agua y aire y era feliz, entonaba canciones en varias leguas. KUWE pidi6 que
lo pasearan hasta cerca de la casa de MAPIRRIKULI para que ella solo pudiera
oirlo pero no verlo. Luego de cantar se fue hacia su sitio y en el trayecto encon-
traron un cangrejo (tiju). ATU le pregunté que si queria que se lo asara pero
KUWE respondi6 inmediatamente que no se lo asara porque la candela era el
unico elemento que podia destruirlo.

KUWE se comié crudo al cangrejo (este simboliza la primera comida ri-
tual de los ayunantes). Este acontecimiento lo mencionaba KUWE en las can-
ciones que entonaba. Las gentes que oian el canto (hombres y mujeres) pen-
saron que podian atraparlo dejandole cangrejo como carnada en su camino,
pero ellos no sabian cdmo lo comia y lo asaron. Esto lo que hizo fue provocarle
un gran dolor de cabeza al KUWE quien se curé con una hierba sagrada llama-
da maniiparu. KUWE presentia que lo iban a matar y le pidi6 prisa a la gente
que estaba elaborando artesania. Otros miembros de la tropa molian cafia de
azucar para sacar yardki (aguardiente) y llenar con él canoas enteras para la
fiesta que le preparaban al KUWE. Atu y DZURI Llevaron la tropa de hombres
al monte para que presenciaran por primera vez al KOWE. Cuando llegaron,
KUWE les solicité tabaco y chica. También le pidi6 a una ardilla que trajera ma-
niiparu (que era la pusdna o polvo magico del KUWE). Luego se paré y empez6
a dar el primer consejo (kasdri) a los que eran sometidos a ayuno para poderlo

INSURGentes

77



78

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

conocer (los primeros iniciantes). El les dijo: “He venido a esta tierra para rei-
nar y seleccionar todo; asi como ustedes vieron que yo naci de una mujer, las
mujeres pueden quedarse conmigo. Tendré que conocer y pasear a mi mama
antes de morir”.

KUWE salié a dar un recorrido por el cosmos con su Madre, pero des-
pués, en el segundo paseo que dio no se la llevo porque ella queria revelar sus
secretos a las demas mujeres. A su regreso KUWE ordené a DZURI que reu-
nieran la tropa y les dijo: “Ya ustedes me vieron. Cuando vino el Maestro por
primera vez era yo mismo asi es que entonces y ahora me han visto. Yo naci
y me crié en el monte y las mujeres no me pueden ver. Yo soy KUWE-JABU, y
para verme tienen que ayunar los hombres. Con las mujeres no quiero fiesta y
asi como saben que yo naci a causa de una mujer que por curiosa descubri6 mi
secreto, por eso jamas podran verme.

“Nos uniremos para trabajar, para que no sigan comiendo Unicamente
frutas, porque los blancos dicen que eso es lo Unico que comemos. Por eso ven-
go a descubrirles la Planta de la Vida, la yuca; de ella se iran a mantener toda
la gente que vive en esta tierra. De hoy a mafiana ustedes (se refiere a los ayu-
nantes de la tropa), seran hombres. Es malo comer comida ajena sin trabajarla.
Asi pues, mafiana marcharemos a rozar”.

Luego de mostrarles el arbol de la Vida o kaniti (yuca), el cual estaba si-
tuado hacia el rio Sipapo, sacd las diversas verduras y frutos que siembran hoy
los WAREKENA.

Al otro dia en presencia de los iniciantes preparé una pequena cantidad
de masa para hacer una torta de casabe. Tomo un aji (Capsicum microcarpum),
tupiro (Physalis pubescens), frijol, arroz, caraotas, etc., sin nada de presas (car-
ne). Luego agarrd la mata de chica (especie de “contra” elaborada por él), se

INSURGentes



INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Las antropologias del sur y la postmodernidad... / Gonzdlez NaRez, Omar / pp. 59-80

puso de pie y solicito la artesania. Primero pidié el manare (dupisi), luego la
guapa o cesto (wdpa), bejuco (ipépi), una pluma (marisi, o sea su pelo) y se
puso a hacer un objeto especial llamado kalidama [karidamal]. Esto lo hizo con
un manare al cual le at6 patas hechas de un bejuco. Luego se dirigi6 a los ayu-
nantes y les comenz6 a repartir su descendencia, la cual consistia en animales
totémicos que simbolizan los ancestros de los diferentes linajes. Entre ellos:
ume (pez caribe), daliwa (cachicamo), loro (loro), wdka (guaca), apida (baqui-
ro), wdmu (pereza), waduli (rey zamuro), chinu (perro), néwi (perro de agua),
ddwi (tigre), awddamali (anaconda), sardmbo (loro de tierra), cuctly (gavilan),
abdlu (guacamaya), kamdchu (otra especie de guacamayo).

Después de repartir estos animales y peces pint6 el MANARE con chicay
los dibujos a cada uno; luego agarroé la guapa con la que taparia el manare lleno
de comida y dibujé en ésta al DZURI. Tan pronto como NAPIRULI-KUWE tap6
la comida a DZURI le desapareci6 la hinchazén de la barriga que tenia desde la
primera era del cosmos por haber desobedecido al Creador.

NAPIRULI-KUWE comenz6 a darles su consejo ritual (el primer gran con-
sejo) a los ayunantes, explicindoles que ya habian sentido el hambre a fin de
poder conocerlo y que ese ayuno, que regiria a partir de entonces para todos
los varones y las hembras, seria como una compensacion por lo que habia su-
frido el KUWE, quien al final moriria quemado por los hombres. Por esa razén
también serian sobados con latigos. DZURI le solicité al KUWE que le soplara
todo: la comida, los frutos y los animales, que soplara esto con tabaco para que
luego los muchachos probaran esa comida. KUWE se sent6 a soplar. Por su par-
te la tropa le obsequiaba yardki pues tenian planeado embriagarlo para luego
acabar con él por medio del fuego. Le pidieron también al KUWE que bailara
con los muchachos para que les ensefara la letra y los bailes sagrados.

INSURGentes

S

79



80

INSURGenNtes. Revista para las antropologias del sur
Merida, Venezuela. N° 4, Afo 2. Julio-Diciembre, 2020. Deposito Legal:ME2018000135

Estos cantos fueron MARI MARI YE YA (canto del mariri o brujo), WA-
YARU, WAYANUA y YOWIRIRU. Cuando ya KUWE estaba terminando su canto y
estaba bastante embriagado mandaron a buscar lefia, soplaron y formaron una
gran hoguera.

Tan pronto estuvo empujaron a KUWE a la candela y lo quemaron. Con
el humo que se elevaba hacia el cielo se fue el alma de KUWE... se elevé y se
fue “sonando” (tal como suenan las flautas rituales usadas en las ceremonias
sagradas). Se fue a un lugar del cielo donde tenia su hogar, un lugar llamado
kurdtawa-kdali (“pozos de sabana”). En el lugar donde mataron al KUWE no
se quemaron sus tripas, sus cabellos ni su corazdén. Entonces los hombres los
arrojaron al monte y de alli nacieron toda clase de culebras y animales ponzo-
fnosos. También en ese lugar, pero una semana después, nacieron tres tipos de
plantas las cuales son sagradas y son solo del conocimiento de los hombres.

Asi comenzé en el mundo el Reino de NAPIRULI-KUWE hasta hoy.

Estos dos mitos de la creacion representan los moldes o patrones fun-
damentales a seguir en la sociedad WAREKENA para realizar la ceremonia de
Iniciacidn.

INSURGentes



