
61InSURGentes

Antropología de lo sonoro
en los andes venezolanos:

Jacqueline Clarac de Briceño
y el estudio de los rituales musicales
en la Cordillera Andina de Mérida

SULBARÁN ZAMBRANO, ROSA IRAIMA 
Universidad Nacional Experimental de las Artes (UNEARTE) 

Red de Antropologías del Sur
Mérida, Venezuela 

Correos electrónicos: iraimasulbaran89@gmail.com, institutodecienciasmusicales@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3010-8445

Fecha de envío: 18-09-2022 / Fecha de aceptación: 31-07-2025.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89

mailto:iraimasulbaran89@gmail.com
mailto:institutodecienciasmusicales@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3010-8445


62 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

Resumen
El artículo destaca las contribuciones de la antropóloga Jacqueline Clarac de Briceño 
(1932-2023) al estudio de las tradiciones musicales religiosas de la Cordillera Andi-
na de Mérida (Venezuela), enfocándose en su metodología etnohistórica y su mirada 
integral sobre la cultura campesina andina. La autora, discípula de Clarac, analiza dos 
obras fundamentales de su maestra: La cultura campesina en los Andes venezolanos 
y Dioses en exilio, que exploran la identidad, el sincretismo religioso y las prácticas 
rituales en la región. Se examinan prácticas como el velorio de angelito (ritual fúnebre 
infantil) y la Paradura del Niño Jesús (ceremonia que fusiona devoción católica con raíces 
indígenas), donde la música –interpretada con violines, cuatros y guitarras– juega un pa-
pel central. Clarac revela un “catolicismo popular andino” con calendarios rituales propios 
���������À�������±��������������������������Ǥ�������À�����������������������������������ϐ����
de la autora en Mucutuy (Pueblos del Sur de Mérida), evidenciando cómo el trabajo de 
Clarac de Briceño inspiró investigaciones en antropología de la música.
 �ĆđĆćėĆĘ�ĈđĆěĊǣ�Jacqueline Clarac de Briceño, rituales andinos, calendario re-
ligioso, etnohistoria, antropología de la música

Anthropologie du sonore dans les Andes
vénézuéliennes : Jacqueline Clarac de Briceño

et l’étude des rituels musicaux
dans la Cordillère de Mérida

Résumé
Cet article met en lumière les contributions de l’anthropologue Jacqueline Clarac de 
Briceño (1932-2023) à l’étude des traditions musicales religieuses de la cordillère 
andine de Mérida (Venezuela), en se concentrant sur sa méthodologie ethnohistori-
que et son regard global sur la culture paysanne andine. L’auteure, disciple de Clarac, 



63InSURGentes

analyse deux ouvrages fondamentaux de son maître: La culture paysanne dans les An-
des vénézuéliennes et Dieux en exil, qui explorent l’identité, le syncrétisme religieux et 
les pratiques rituelles dans la région. Elle examine des pratiques telles que le velorio 
de angelito (rituel funéraire pour les enfants) et la Paradura del Niño Jesús (cérémo-
nie qui fusionne la dévotion catholique et les racines indigènes), où la musique –inter-
prétée avec des violons, des cuatros et des guitares– joue un rôle central. Clarac révèle 
un « catholicisme populaire andin » avec ses propres calendriers rituels et ses hiérar-
chies de genre dans les rôles rituels. L’article intègre l’expérience ethnographique de 
l’auteure à Mucutuy (villages du sud de Mérida), montrant comment les travaux de 
Clarac de Briceño ont inspiré des recherches en anthropologie musicale.
 �ĔęĘ�ĈđĴĘǣ Jacqueline Clarac de Briceño, rituels andins, calendrier religieux, 
ethnohistoire, anthropologie de la musique

Antropologia do sonoro nos Andes
venezuelanos: Jacqueline Clarac de Briceño

e o estudo dos rituais musicais
na Cordilheira de Mérida

Resumo
O artigo destaca as contribuições da antropóloga Jacqueline Clarac de Briceño (1932-
2023) para o estudo das tradições musicais religiosas da Cordilheira Andina de Mé-
rida (Venezuela), com foco na sua metodologia etnohistórica e na sua visão integral 
da cultura camponesa andina. A autora, discípula de Clarac, analisa duas obras funda-
mentais de sua professora: La cultura campesina en los Andes venezolanos (A cultura 
camponesa nos Andes venezuelanos) e Dioses en exilio (Deuses no exílio), que explo-
ram a identidade, o sincretismo religioso e as práticas rituais na região. São exami-
nadas práticas como o velório de angelito (ritual fúnebre infantil) e a Paradura del 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



64 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

Niño Jesús (cerimónia que funde a devoção católica com raízes indígenas), onde a 
música –interpretada com violinos, cuatros e guitarras– desempenha um papel cen-
tral. Clarac revela um «catolicismo popular andino» com calendários rituais próprios 
������������������±������������±����������Ǥ��������������������������²������������ϐ����
da autora em Mucutuy (Pueblos del Sur de Mérida), evidenciando como o trabalho de 
Clarac de Briceño inspirou pesquisas em antropologia da música. 
 �ĆđĆěėĆĘǦĈčĆěĊǣ�Jacqueline Clarac de Briceño, rituais andinos, calendário re-
ligioso, etnohistória, antropologia da música

Anthropology of Sound in the Venezuelan
Andes: Jacqueline Clarac de Briceño

and the Study of Musical Rituals
in the Mérida Mountain Range

Abstract
The article highlights the contributions of anthropologist Jacqueline Clarac de Briceño 
(1932-2023) to the study of religious musical traditions in the Andean highlands of 
Mérida (Venezuela), focusing on her ethno-historical methodology and her compre-
hensive approach to Andean peasant culture. The author, a student of Clarac, analyzes 
two of her mentor’s seminal works: La cultura campesina en los Andes venezolanos 
(Peasant Culture in the Venezuelan Andes) and Dioses en exilio (Gods in Exile), which 
explore identity, religious syncretism, and ritual practices in the region. Examines 
practices such as the velorio de angelito (child’s wake ritual) and the Paradura del 
Niño Jesús (a ceremony blending Catholic devotion with Indigenous roots), where 
music –performed with violins, cuatros, and guitars– plays a central role. Clarac re-
veals a distinct “Andean popular Catholicism,” marked by unique ritual calendars and 
��������������������������������������Ǥ�����������ǯ���������������ϐ����������������-



65InSURGentes

tuy (Southern Mérida) demonstrates how Clarac de Briceño’s work inspired research 
in anthropology of music.
 �ĊĞĜĔėĉĘǣ Jacqueline Clarac de Briceño, andean rituals, religious calendar, 
ethnohistory, anthropology of music

Introducción

Jacqueline Clarac de Briceño (Guadalupe, 1932–París, 2023) fue do-
cente e investigadora de la Universidad de Los Andes desde el año 
1971. Pionera en el estudio antropológico del occidente del país, in-

cursionó en temas como identidad, imaginario colectivo, vergüenza étnica, 
bajo un enfoque integral y social. Creó el Boletín Antropológico en 1982; con-
tribuyó con la creación del Museo Arqueológico de la ULA en 1986 y fundó va-
rios grupos de investigación etnológica. En 1996, creó la maestría en Etnología 
y el Doctorado en Antropología en 2005, estudios de cuarto nivel en los que 
formó varias generaciones de investigadores conscientes de su responsabili-
����������Ǥ����������������������������ǡ������������ϐ���������������������������ǡ�
compiladora y editora; y de múltiples trabajos, entre los que destacan artículos 
�����À�������������������������Àϐ����Ǥ����������������������������������������
Nacional de Formación Avanzada “Artes y Culturas del Sur” de la Universidad 
Nacional Experimental de las Artes en la ciudad de Mérida, donde dictó varias 
conferencias desde que se constituyó en el año 2017.  

Por haber sido la primera egresada en la Primera Cohorte del Doctorado 
en Antropología de la Universidad de Los Andes (2007-2012), creado y diri-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



66 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

gido hasta el año 2015 por esta admirable maestra de origen caribeño, me he 
propuesto en este artículo destacar algunas de sus contribuciones al estudio 
de las tradiciones musicales de la Cordillera Andina merideña, esenciales en 
mis investigaciones como Antropóloga de la Música originaria de los Pueblos 
del Sur de Mérida, Venezuela.

���������������������������������À��������	�������������������	�����ϐÀ��
����������������������������������ǡ����ï�����������ǡ����������������ϐ�����������
la Etnomusicología, disciplina que estudié junto al etnólogo checo Lubomír Ty-
llner, director, en ese entonces, del Departamento de Etnología de la Academia 
de Ciencias Checa.

Ilustración 1. Presentación de mi Tesis Doctoral en noviembre 2012. 	������ϐÀ�ǣ Elides Sulbarán.



67InSURGentes

Luego de mi retorno a Venezuela, sentí un gran entusiasmo por descubrir 
particularidades de nuestra cultura musical andina y, con deseos de recobrar 
mi identidad familiar, viajé a Mucutuy, en los Pueblos del Sur de Mérida. Desde 
niña estuve rodeada de la religiosidad practicada por mi madre y su parentela, 
de sus anécdotas de vida sencilla y humilde que sembraron en mí el amor y 
orgullo por nuestra tierra natal.

En Mucutuy, me sorprendí gratamente al escuchar la interpretación de 
géneros musicales instrumentales –valses, pasodobles, merengues y joropos 
andinos-, con violines, cuatro, guitarro (tiple merideño) y guitarra, interpreta-
dos por agrupaciones musicales conformadas por lugareños y presenciar los 
cantos de romances en una Paradura de Niño Jesús campesina. Es así como, 
motivada por este universo sonoro peculiar y por todo un mundo antropo-
lógico dentro del campo del arte musical, decidí estudiar las manifestaciones 
musicales rituales allí cultivadas. Son todas ellas prácticas que representan 
formas religiosas, literarias y musicales que han estado extendidas por todo 
el mundo hispánico, pero que en la actualidad perviven solo en lugares espo-
rádicos muy concretos, en un estado de debilidad extrema, a punto de desa-
parecer. No obstante, estas prácticas a punto de esfumarse con el tiempo, han 
ocupado durante siglos y generaciones incontables, el centro de creencias y de 
las prácticas de la vida social y comunitaria de los pueblos de lengua y cultura 
hispánicas. Por esta razón, los Pueblos del Sur de Mérida se convirtieron en 
mi destino de campo más frecuentado, principalmente en las fechas del calen-
dario religioso católico, y el estudio de su ritualidad, en una de mis líneas de 
investigación preferida.

Es así que, en el año 2002, inicié un proyecto de investigación de carácter 
etnomusicológico titulado “Cantos y cantores de romances: Los Romances de 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



68 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

Ilustración 2. Viaje de campo a Mucutuy. Aldea Los Naranjos, 2003. 	������ϐÀ�ǣ�Jorge Márquez.

Mucutuy”, patrocinado por el Fondo Nacional de Ciencia y Tecnología (FONA-
CIT) y el extinto Instituto Merideño de Cultura de la Gobernación del estado 
Mérida y desarrollado en el Centro de Investigaciones de la Escuela de Música 
del Estado Mérida, bajo mi dirección. 

Con el informe de resultados de esa investigación que culminó en 2004, 
fui aceptada por la Dra. Jacqueline Clarac de Briceño en el Curso de Actualiza-
ción para ingresar a la Primera Cohorte del Doctorado en Antropología, por 



69InSURGentes

cuya creación había yo esperado durante varios años, desde la época en que 
fui docente en la Facultad de Humanidades y Educación de la Universidad de 
Los Andes (1995-1999). Allí, me acercaba con frecuencia al Centro de Inves-
tigaciones Etnológicas CIET, donde funcionaba en ese entonces la Maestría en 
Etnología, para preguntar por la creación del grado doctoral. No estaba intere-
sada en otras ofertas doctorales que la ULA ofrecía, ni en hacer el doctorado en 
el Instituto de Etnología de la Academia de Ciencias Checa, junto a mi antiguo 
profesor Lubomir Tyllner, quien me ofrecía constantemente la posibilidad de 
volver a Praga. En una oportunidad, coincidí con la Doctora Jacqueline en una 
reunión de entes culturales y me atreví a preguntarle si proyectaba el grado 
doctoral y mi alegría fue grande cuándo me informó que el proyecto estaba en 
el Consejo Nacional de Universidades, en su proceso de aprobación. 

Mis tutores de tesis doctoral fueron los insignes doctores Rafael López 
Sanz y José Manuel Briceño Guerrero (†). Sin embargo, la profesora Jacqueline 
fungió como mi orientadora durante el Curso de Actualización para ingresar 
al Doctorado en Antropología y como asesora de mi investigación doctoral du-
�����������������Ó�������������Ǥ�����������ϐ��×���������������������������������
su guía, pues la antropología era una disciplina novedosa para mí, musicóloga 
formada en la más estricta disciplina conservadora eurocéntrica. Es así como 
la antropología se convirtió en un estilo de vida, una nueva forma de ver el mundo. 

Mi tesis doctoral constituye un análisis del simbolismo y la religiosidad 
que hay detrás de los quehaceres musicales y festividades religiosas de los 
Pueblos del Sur del Estado Mérida, abordado bajo la perspectiva de la Antropo-
logía crítica y el análisis de complejos y símbolos religiosos, con un programa 
de investigación en Antropología de la Música.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



70 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

Algunas contribuciones de la Prof. Jacqueline Clarac a 
los estudios de la música tradicional de la Cordillera 

Andina de Mérida.  

No voy a extenderme en los detalles de mi trabajo, ya que quiero realzar, 
como lo dije al inicio, algunos de las contribuciones de la incansable doctora 
Clarac de Briceño a los estudios de la música tradicional de la Cordillera An-
���������±����ǡ���������±���ϐ���±������������������������ǡ����������������������
método etnohistórico y que son fundamentales en mi investigación:

a. La cultura campesina en los Andes venezolanos (1972, 2014, 2017) y 
b. El ensayo antropológico Dioses en exilio. Representaciones y prácticas 

simbólicas en la Cordillera de Mérida (1981, 2003, 2017) que forman 
una trilogía con la obra La persistencia de los dioses. �������ϔÀ�������-
lógica de los Andes venezolanos (1985, 2017).

a.- En la obra La cultura campesina en los Andes venezolanos, Clarac de 
�����Ó���������������������������������������������������������������������ϐ�-
cativas de otras culturas campesinas del país, que a su vez tiene unas constan-
tes que las distingue de la cultura occidental, impuesta en nuestro país desde la 
±��������������������Ǥ�������ǡ���������������ϐ�����×�����ǲ���������ǳ��������
en el amplio punto de vista antropológico de la cultura sin descartar el aspecto 
económico, que cubre todos los casos por ella observados, haciendo énfasis en 
la tenencia de la tierra. Así los caracteriza:

Llamo campesinos a aquellos hombres que A. viven en una comunidad rural y 
poseen (individualmente o entre varios) un pedazo de tierra que trabajan con 
sus manos y cuya producción sólo alcanza para el autoabastecimiento de la fa-



71InSURGentes

milia y quizás también para colocar en el mercado del pueblo más cercano o 
vender a algún intermediario. B- Viven en su comunidad rural pero como no po-
seen tierra, trabajan en la tierra de otros, vendiendo así su fuerza de trabajo en 
la agricultura. C- Siguen viviendo en su comunidad rural y han trabajado alguna 
vez la tierra con sus manos (sea su tierra, sea la de otros), pero se encuentran 
actualmente en la necesidad de vender su fuerza de trabajo en otras actividades 
tales como: construcción, servicios, industria, sea dentro de su propia comuni-
dad, sea fuera de ella. D- Dejaron su comunidad rural y migraron a la ciudad en 
busca de otras fuentes de trabajo. Los caracteriza a todos una misma concep-
ción del mundo, una misma “cultura”, que constituye un conjunto diferenciado 
dentro de la realidad cultural más amplia que es Venezuela.1  

�������ϐ�����×�����������������±�ǡ����������������������ͺͲ�Ψ����������-
bitantes de los Pueblos del Sur de Mérida, mi territorio de investigación, se 
dedica a actividades agrícolas. Sus pobladores practican, generalmente, una 
agricultura de subsistencia o casi subsistencia, logrando a veces complemen-
tar sus ingresos trabajando como jornaleros para los grandes propietarios de 
la región. Clarac explica que los integrantes de las comunidades rurales andi-
�����������������������ǡ����ϐ��������������������À�������������ǲ������������ǳ�
y no como “campesinos”, pues observan menosprecio en la actitud de la “gente 
de la ciudad” cuando usan ese término2.  

b.- En el ensayo antropológico Dioses en exilio, segundo de esta trilogía, la 
profesora Clarac profundiza en las representaciones y prácticas religiosas, so-
ciales y culturales de los campesinos de la Cordillera de Mérida y se interesa de 

1 Jacqueline Clarac de Briceño, La cultura campesina en los Andes venezolanos, (Caracas, 
El perro y la rana, 2014), 51. 

2 Id.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



72 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

modo especial por su pensamiento mítico y por su práctica ritual, demostran-
do que la cultura campesina andina tiene hoy todavía fuertes raíces ancestra-
les y que la religión española impuesta a las sociedades indígenas andinas, sólo 
fue asimilada parcialmente en relación a una estructura mítica ya existente y a 
una práctica religiosa anterior. En ese sentido, en su análisis de las representa-
ciones y prácticas simbólicas, Clarac destaca la importancia de la presencia del 
“Niño” en la concepción ritualística del campesino merideño:

Ilustración 3. Labrando la tierra. 	������ϐÀ�ǣ Luis Trujillo.



73InSURGentes

El niño es necesario para atraer los favores de las divinidades y obtener buenas 
��������ǡ�����������������������������ϐ��������������������ȋǥȌ����������������±��
que las divinidades tengan que buscar por sí mismas a los niños que no se les 
ofrece, y que esto suceda particularmente en aquellos pueblos donde se perdie-
ron los antiguos ritos.3

El velorio de angelito

También se le da mucha relevancia, en este contexto, a la ceremonia fúne-
bre de los infantes en los velorios de angelito, que se realiza cuando muere un 
niño pequeño. Es un ritual de tipo rural muy difundido en América hispana. En 
ocasiones, esta ceremonia es acompañada de cantos y danzas. La característi-
ca fundamental de esta celebración, estriba en la alegría de los participantes: 
todos celebran la entrada en el cielo de un nuevo ángel. El cadáver del niño se 
������������������ϐ������������������������������������������������������������
casa y su entrada en el cielo, puesto que murió en estado de inocencia, se ce-
������������������������������������������Ǥ������������������������������ϐ�����ǡ�
velas y a veces dinero y es frecuente que se baile hasta el amanecer, ya que se 
considera que el alma del niño sube directamente al cielo por su inocencia. En 
nuestra experiencia de campo en los Pueblos del Sur de Mérida Venezuela, el 
velorio de angelito es acompañado por cantos de romances de origen hispano 
al son de instrumentos musicales cordófonos (violines, cuatro, guitarra, guita-
rro), lo que denota que, en esta zona del estado Mérida, predomina la costum-
bre española. 

3 Jacqueline Clarac de Briceño, Dioses en exilio, (Mérida, Universidad de Los Andes, 
2003), 110.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



74 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

Con la intención de enriquecer mi trabajo de investigación doctoral, la 
profesora Jacqueline me narró su experiencia en un velorio de angelito que 
observó en los páramos del Valle de Mérida por los años ’70 del siglo pasado y 
que transcribo aquí con todos sus detalles: 

Fue en 1973 que yo trabajé en todo El Valle de Mérida, hasta arriba, hasta la 
Culata y una vez que yo estaba ahí, yo me quedé porque había un angelito que 
iban a velar en una de las casas… era una casa de Alto Viento, que llaman Alto 
Viento del Valle. Ahí había la madre que estaba muy normal, no estaba triste ni 
nada, estaba sirviendo comida, bebida, había los músicos que tocaban y canta-
ban, había mucha gente y estaba el niño ya en su urnita,… su urna y entonces yo 
������������Ó�����À������������������������������������������������ϐ�����������

Ilustración 4. Detalle del pesebre con el niño “en pie”. 	������ϐÀ�ǣ Rosa Iraima Sulbarán.



75InSURGentes

llamó la atención esto y pregunté a uno de los que estaban ahí y me dijo: “es que 
ya lo prepararon, lo prepararon cuando murió”.

En cuanto a la preparación del angelito, explica:

Yo hice las preguntas de ¿cómo se había preparado? Me dijeron lo que hicieron: 
“se hizo como se hace siempre, se puso el niño en una olla con papas”, no re-
cuerdo que otra cosa me dijo que habían puesto, unas verduras que tenían por 
allá y se cocinó un rato, después se sacó el niño primero y entonces al niño le 
quitaron toda el agua que tenía en el cuerpo pasándolo encima de una fogata, 
hicieron la fogata y se estuvo horas pasando el niño encima de la fogata hasta 
que perdiera toda el agua que tenía en su cuerpo, por eso es que tenía ese color 
ahí tan raro; era un color realmente como si hubiese sido asado. Y entonces 
después lo pintaron y le pusieron las alitas y no, no estaba en la urna, estaba 
sobre una mesa, ahorita recuerdo que tenía un mantel blanco, él estaba encima 
con sus dos alitas. 

 En relación a la permanencia del niño en otros hogares de la comunidad 
para la “buena suerte”, relata:

Yo pregunté: ¿cuándo lo van a enterrar? “Bueno cuando terminen de pasear”, 
dijeron. Entonces yo regresé al día siguiente. Lo tenían todavía en esa casa, pero 
ya lo iban a sacar para la casa que estaba más cerca y me mostraron todas las 
casas por las cuales tenía que pasar. “¿Usted ve ‘aqueeella’ que está tan lejos 
ahí?, esa familia lo va a recibir”. -Entonces, yo dije “¿Por qué?” y respondieron: 
“Bueno para que llegue la suerte a tocar la familia, cada familia tiene que recibir 
suerte por el niño, porque es un angelito”. En efecto, se hizo esto y yo varias 
veces regresé y todavía estaban paseando el niño, lo pasearon como dos meses. 
Hasta que lo enterraron, cuando lo enterraron yo no pude ir, no recuerdo por 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



76 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

qué, tenía un congreso, algo así… pero estuvo paseando muchísimo, y después 
yo me informé mucho y sí, era la costumbre que se hacía y la encontré también 
en el páramo de Santo Domingo, en el páramo de Mucuchíes, la zona de Mocao, 
en esas zonas, si…Y era costumbre, yo supe que era la costumbre…”4. 

���±���������������������������ϐ�����������À����������������������������Ǥ�
Clarac, ¿Qué hicieron con la sopa de verduras?

La comían todos. Yo recordé el ritual mortuorio de los Yanomami, tú sabes que 
los Yanomami a sus muertos los incineran, los vuelven ceniza total y después 
ponen esa ceniza dentro de una sopa que preparan con plátano y después todos 
los que son de ese chabono se toman esa sopa. Es para conservar el espíritu del 
muerto dentro de su comunidad. (…). Y me contaron lo mismo también en los 
páramos de Mucuchíes en esa época, yo te hablo de los primeros años de los ‘70, 
en el Valle en el ’73, pero ya antes yo lo había oído también en la zona de Santo 
Domingo, pero sin verlo, no, me lo habían contado que también así hacían5. 

��������ϐ���������������������������������������������������������������Ó��

��ï�ǡ���������������������������������ϐ�������Ó���������������������������
ser prohibido a partir de la invasión de los conquistadores españoles en la re-
gión, los niños que mueren de muerte natural cumplen la función de servir de 
ofrenda para obtener los favores para la comunidad y así obtener niños sanos 
y buenas cosechas.

4 J. Clarac de Briceño. Conversación personal en su casa de la Pedregosa, Mérida, Vene-
zuela, el 30 de septiembre de 2012. 

5 Puede escuchar un fragmento de este testimonio en el siguiente vínculo: https://youtu.be/u-
1_gRJAM9M

https://youtu.be/u-1_gRJAM9M
https://youtu.be/u-1_gRJAM9M


77InSURGentes

El calendario religioso andino 

Otro aporte esencial para mi investigación representó el análisis y re-
construcción antropológica del calendario religioso andino, cuyo inicio Clarac 
�������������������������������ǡ�����������������������×������ϐ�����ǡ�����������-
de en tres grupos de cuatro meses cada uno:

1. Octubre, noviembre, diciembre y enero, que constituyen cuatro me-
����ǲ�������ǳ�����������������������������������×���������ϐ�������������
Rafael en octubre y a San Benito en diciembre y enero. El ritual de 
San Benito está estrechamente asociado a las Paraduras que se cele-
�����������������������������������ϐ��������������������������ʹ���͵����
febrero. 

2. Cuatro tiempos débiles (junio, julio, agosto y septiembre), y 
3. ������������������������×�����������ϐ��������������������ȋ�������ǡ����-

zo y abril), destacando los santos más importantes del panteón an-
dino merideño, cuyas festividades tienen un carácter de religiosidad 
popular: San Rafael, San Isidro, San Benito y la Virgen de la Candela-
ria. Dedica, además, un capítulo de este ensayo a describir los rituales 
de cada tiempo del calendario:

A. El mes de San Rafael; 
B. Ritual de San Benito; 
C. El ritual de la Paradura; 
D. La “Virgen de la Candelaria”; 
E. Ritual de San Isidro.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



78 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

Clarac de Briceño llama la atención de un “Catolicismo Insólito”, que 
yo interpreto como “catolicismo popular”, caracterizado por Enrique Dussel, 
como sigue: “Consideraremos que un fenómeno religioso forma parte del “ca-
tolicismo popular” si es originaria y sustantivamente una pia exercitia vivida 
en el mundo cristiano, ya sea hispánico o en el de la cristiandad colonial”.6 En 
otro momento, Dussel explica:

6 Enrique Dussel, El catolicismo popular en la Argentina. Interpretación histórica y antro-
pológica, (Buenos Aires, Docencia, 2016), 22.

Ilustración 5. Ritual de San Benito en una paradura. El Rincón Alto, Mérida.
	������ϐÀ�ǣ Rosa Iraima Sulbarán.



79InSURGentes

… no se trata de la mera religiosidad popular amerindiana o latinoamericana, 
no se trata tampoco del catolicismo popular de la Cristiandad medieval o hispá-
nica; se trata de un catolicismo popular sui generis producto de circunstancias 
únicas, cuya historia puede indicarnos sus momentos constitutivos.7

El ritual de la Paradura

De estos rituales descritos y analizados por Clarac de Briceño, me de-
tendré en el ritual de la Paradura de Niño, que es propio de la región andina 
venezolana y es un proceso que le otorga al Niño Jesús un estatus real y divino 
y un reconocimiento como ‘Niño Rey y Dios Próximo’.8 Se realiza desde el 25 de 
diciembre hasta el 2 de febrero de cada año, día de la Virgen de la Candelaria, 
�������������������ϐ����������������Ǥ��������������������������������������
y vecinos de la familia devota, quienes se agrupan frente al pesebre donde un 
grupo de músicos, cantores y rezanderos conducen la celebración con cantos 
sagrados alusivos al Niño Dios, tonos y el rosario cantado. Se quema pólvora, se 
hace una procesión al Niño y se ofrece comida y bebida a los asistentes.9

“Se le considera como ‘católico’” -expresa Clarac de Briceño- cuando es 
desconocido en otras partes del mundo, incluso en Venezuela”.10 El motivo es 
que pertenece al catolicismo popular andino merideño al que hicimos referen-

7 Ibídem, 87.
8 Rosa Iraima Sulbarán, Tradiciones musicales religiosas en los Pueblos del Sur de Mérida. 

Primera edición. (Museo Arqueológico “Gonzalo Rincón Gutiérrez” / ULA Ediciones Da-
bánatà. Mérida, 2024), 165.

9 Puede ver el video Pago de promesa al Niño en el siguiente vínculo: https://youtu.be/
LZc46GZBhlg?si=EDLnSGTL56d7NAml

10  Clarac de Briceño, Dioses en exilio, 226.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



80 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

cia, y que contiene una de las devociones que más se cultiva en la Cordillera de 
Mérida y en otros estados andinos de Venezuela: El Rosario Cantado. La profe-
sora Clarac de Briceño describe la Paradura en ocho tiempos11:

1. Preparación del pesebre o nacimiento; 
2. Las frutas del arco; 
3. El robo del niño; 
4. El paseo del niño; 
5. El regreso del niño; 
6. La Parada del niño; 
7. La petición de favores;  
8. El Rosario del Niño.

El Rosario del Niño

Clarac de Briceño lo caracteriza como sigue: 

El Rosario del Niño es un rosario cantado y es la parte más espectacular de este 
ritual. Se trata de una ceremonia en la cual solo los hombres pueden participar, 
(las mujeres van a la cocina a preparar la comida que ofrecerán luego a los can-
tores y a ciertos compadres).… Los cantores, comprenden “los que cantan” y 
“los que tocan”, se acompañan de violines, guitarras y cuatros.12

El rosario cantado es usual en las comunidades evangelizadas de América 
Latina. En los Pueblos del Sur del estado Mérida existe una tradición muy an-

11  Ibidem, 246.
12 Ibidem, 252.



81InSURGentes

tigua del canto de rosario. De acuerdo con nuestras observaciones y consultas 
de fuentes documentales, todos estos pueblos poseen una tradición común de 
rosarios cantados. Los textos son usualmente los mismos, al igual que la músi-
ca y formas de interpretación, manteniendo una estructura musical bastante 
clara. La exclusividad del canto en voces masculinas que menciona Clarac, aún 
prevalece en las comunidades rurales andinas. Sin embargo, en Mucutuy, al Sur 
del estado Mérida, territorio de mis investigaciones, un grupo de mujeres se 
reunió para cultivar los cantos de Paradura del Niño Jesús, rompiendo con esa 
antigua costumbre. Su nombre es “Cantadoras de Rosario Niño Jesús”. 

La osadía fue de Doña Lucinda Rojas de Rivas, al asistir a una paradura en 
su pueblo y notar que no se entendían los textos de los cantos debido a las liba-
ciones de los cantores, lo que les impedía tener una buena dicción al cantar. Así 
que se dijo: “Pero bueno, ¿por qué nosotras las mujeres no podemos cantar?... 
Nosotras podemos cantar.”13 

Las Cantadoras de Rosario Niño Jesús son señoras de Mucutuy que solici-
taron a los cultores de rosarios y paraduras, que les enseñasen la tradición de 
los cantos sagrados14. A esto se dedicaron durante tres meses, convirtiéndose 
en las cantadoras y sacerdotisas de las paraduras de Niño Jesús y velorios que 
se ofrecen a los santos. Han tenido tanta aceptación en Mucutuy, sus aldeas y 
otros pueblos, que son invitadas por un gran número de devotos para la cele-
bración de estas ceremonias. Aun así, no han logrado obtener la jerarquía en 
los espacios ritualísticos, reservada en su mayoría a los hombres y que descri-
be Clarac de Briceño:

13  Lucinda de Rivas. Conversación personal en su casa de Mucutuy, el 7 de agosto de 2022.
14 Puede observar el vídeo Cantos de velorios en voces femeninas en el siguiente vínculo: 

https://youtu.be/gcZwlWUoDnI

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89

https://youtu.be/gcZwlWUoDnI


82 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

Los cargos tienen, casi todos, un carácter religioso en los Andes. Constituyen 
un verdadero monopolio de la práctica ritual, la cual es reservada casi exclu-
sivamente a los hombres, ya que solo se consiguen mujeres entre los médicos 
y los rezanderos. Este monopolio se ejerce sobre los conocimientos mágicos y 
botánicos, sobre la curación de enfermos, sobre las funciones rituales en ciertas 
��������������������ǡ���ϐ�����������������������������������������������������×��
de los bienes agrícolas u otros.15

15 Ibídem, 305.

Ilustración 6. Entrevista a doña Lucinda de Rivas en su casa de Mucutuy. 	������ϐÀ�ǣ Luis Trujillo.



83InSURGentes

Las apreciaciones de la profesora Clarac sobre la forma de cantar el rosa-
rio me motivaron a profundizar en el análisis de este género religioso-musical 
tanto en los Pueblos del Sur como en la comunidad de La Pedregosa.

El rosario puede cantarse durante hora y media o durante varias horas, según 
la inspiración o el cansancio de los cantores, según el tiempo del cual dispo-
nen (cantan todas las paraduras, una tras otra), según la cantidad de “miche” 
ȋ�����������������Ȍ��������������Ǥ����������������������������������������ϐ������
de la Paradura y de todos los cantos andinos, por su música y por su entonación, 
que son muy característicos de este ritual en particular y que sorprenden al ex-
traño que por primera vez lo oye.… Es imposible describir la música, tan extraña 
y compleja de tales “misterios”. Bastará decir que los cantores siempre cantan 
por parejas o por dobles parejas (dos o cuatro) ... Me es imposible establecer 
tal orden con palabras, se necesitaría la ayuda de un etnomusicólogo… Son los 
verdaderos sacerdotes de este ritual.16 

Es así que me dediqué durante mi investigación doctoral a despejar las 
dudas que sobre el Rosario Cantado expresa en el texto citado nuestra querida 
maestra, y como Antropóloga de la Música profundicé en sus características y 
llegué a las siguientes consideraciones: 

Casi todas las festividades del hombre del campo giran alrededor de motivos 
religiosos: homenajear al Niño, pagar una promesa, celebrar a determinado santo. 

En las reuniones festivas impera un sentido solemne que se evidencia en 
la actitud devocional de los cantores y los músicos, de los dueños de la vivienda 
y de los invitados.

16 Ibidem, 253.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



84 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

El respeto, la actitud mística, la devoción ennoblecen cada una de estas 
ϐ������ǡ���������������À������������������������������������homo religiosus.17 

El rosario cantado es una de las expresiones de religiosidad popular de 
mayor arraigo en los campos andinos venezolanos. Es una gran obra devocio-
nal dedicada a la Virgen María, que está compuesta por un conjunto de partes 
cortas, que todas juntas forman una estructura musical mayor denominada 
Rosario Cantado, el cual alterna rezos y cantos en las 10 partes que lo confor-
man y su organización esquemática es la siguiente: 1. Maristela, 2. Versos del 
misterio, 3. Padre Nuestro, 4. Ave María, 5. Salve, 6. Letanías, 7. Bendita sea tu 
pureza, 8. Mater Gracia, 9. Alabanzas, 10. Bendito.

En la Paradura de Niño se puede cantar varios rosarios (Gozoso, Doloro-
so y Glorioso), ofrecidos a otros santos y a la Virgen María, esta es la razón por 
la que se prolongan los cantos durante varias horas. Sin embargo, los versos 
de la paradura y los gozos al Niño Jesús habitualmente se entonan en la parte 
gozosa del rosario cantado, que los campesinos llaman Rosario del Niño. Estos 
misterios narran la etapa infantil y de gozo en la vida de Jesús.18

  La práctica de esta devoción, cuya creación se le atribuye al fundador 
de la orden de los Dominicos, Santo Domingo de Guzmán (1170-1221) en el siglo 
13, resurgió en el último tercio del siglo XVI y se consolidó como género musical 
en el siglo XVIII, llegando hasta mediados del siglo XX. Sin embargo, en los Pueblos 
del Sur de Mérida, se mantiene como parte del repertorio musical devocional. 

En los cantos se practica un mismo tipo de música, que está presente 
inclusive en el ritual de la muerte de un niño. Se trata de la polifonía popu-

17 Mircea Eliade. Lo sagrado y lo profano. (Barcelona: Paidós, 1988), 5.
18 Puede observar el video Resguardo del patrimonio musical religioso popular en el si-

guiente vínculo: https://youtu.be/R_oV_uXLa2w

https://youtu.be/R_oV_uXLa2w


85InSURGentes

lar venezolana que destaca con rasgos propios: coros integrados por hombres 
campesinos que cantan a dúo y a dos voces sin otro aprendizaje y estímulo 
previo que el de la tradición memorial y la devoción.

En cuanto al acompañamiento instrumental, encontramos una rica tra-
dición en la ejecución de instrumentos de cuerda de origen europeo. Las agru-
paciones musicales están conformadas por dos violines, un cuatro, un guitarro 
y una guitarra. El cuatro tiene un carácter netamente acompañante, contando 
con un ritmo base que va variando y repicando, dependiendo del gusto del 
ejecutante. El guitarro o tiple merideño le da un brillo metálico al sonido ins-

Ilustración 7. Los cantores y músicos son los verdaderos sacerdotes de la Paradura del Niño.
	������ϐÀ�ǣ Rosa Iraima Sulbarán.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



86 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

trumental. La guitarra cumple un rol de bajo, su carácter es más de base armónica 
que de acompañamiento; en ocasiones hemos observado el uso de un solo violín. 

El violín es el instrumento guía, el cual establece las pautas de comienzo 
��ϐ����������������������������������������������Ǥ���������À������������������-
tos musicales está supeditada al texto. Por lo general, el violín introduce di-
cha melodía. Esta introducción siempre será la misma para las diversas partes. 
Consiste en una melodía que da un carácter de unidad al rosario como estruc-
tura completa. Luego de la introducción instrumental, entran los cantores, ob-
teniendo el papel principal y dejando a los demás instrumentos en un segundo 
plano, como verdaderos sacerdotes de este ritual, tal como lo demostró la pro-
fesora Jacqueline Clarac en el ensayo referido.

Melodías, ritmo y acompañamiento se mezclan y producen un género, 
el religioso-popular, que tiene como fuente directa de inspiración un tipo de 
música menor y algunas veces rústica: el de las misas de pequeña estructura 
compuestas por maestros de capilla españoles, italianos o franceses, a los cua-
les copiaron buenamente todos los “coristas” criollos de provincia. Ese es el 
tipo de música que va a predominar en las salves, romances, tonos, ave Marías, 
���Ǥǡ����������������������������������ϐ�������Ǥ

Conclusiones

����������������������À������������������������������ϐ�����������������-
ciones de la profesora Jacqueline Clarac de Briceño al estudio antropológico de 
las tradiciones musicales y rituales de los Andes venezolanos, particularmente 
en la región merideña. Como discípula directa de esta notable investigadora, 
he podido constatar cómo su enfoque integral y su metodología etnohistórica 



87InSURGentes

han sentado bases fundamentales para comprender la complejidad cultural de 
nuestras comunidades andinas.

Los análisis realizados por Clarac de Briceño en obras como “La cultura 
campesina en los Andes venezolanos” y “Dioses en exilio” nos revelan la pro-
funda interconexión entre las prácticas rituales, la cosmovisión campesina y 
las expresiones musicales tradicionales. Particularmente esclarecedor resul-
ta su estudio del calendario religioso andino, donde demuestra cómo el ciclo 
�������ǡ����������������������������������×������ϐ�����ǡ����������������������������
agrícolas y las necesidades comunitarias.

Mis investigaciones de campo en los Pueblos del Sur de Mérida, especial-
����������������ǡ��������ϐ������������������������������������������������
profesora Clarac. Rituales como la Paradura del Niño Jesús y el velorio de an-
gelito mantienen vigencia como espacios donde se actualizan identidades, se 
refuerzan lazos comunitarios y se preservan tradiciones musicales de origen 
hispánico. El rosario cantado, con su compleja estructura musical y su carácter 
������������ǡ�������������ǡ����������������������ϐ��×ǡ������������������������-
dotal donde músicos y cantores ejercen un liderazgo ritual.

�����������ǡ������±������������������������������������������ϐ�����-
vas, como la incorporación de mujeres en el canto de rosarios y Paraduras de 
Niño, rompiendo con la exclusividad masculina descrita por Clarac, lo que evi-
dencia la capacidad de adaptación de estas tradiciones. Asimismo, preocupa el 
riesgo de desaparición que enfrentan algunas prácticas, particularmente aque-
llas vinculadas al ciclo de vida (como el velorio de angelito), debido a cambios 
�������ϐ�����������������Ǥ

El legado de Jacqueline Clarac de Briceño trasciende lo académico. Su 
trabajo invita a comprender estas manifestaciones, no como meros objetos de 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89



88 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 8. Año 2024. ISSN: 2958-7808

estudio, sino como expresiones vivas de la memoria colectiva andina. Como 
antropóloga y musicóloga, considero que su enfoque interdisciplinario sigue 
siendo modelo para nuevas generaciones de investigadores comprometidos 
con la preservación y comprensión de nuestro patrimonio cultural. 

El trabajo pionero de Clarac de Briceño nos proporciona un sólido marco 
teórico-metodológico clave para entender la antropología latinoamericana, es-
pecialmente en contextos donde lo religioso y lo musical son ejes de identidad, 
señalándonos la urgencia de continuar investigando estas manifestaciones 
culturales antes de que desaparezcan. Es necesario indagar y visibilizar otros 
aportes a la Antropología de la Música en nuestra Cordillera Andina merideña 
��������������
���������������������������������������ϐ���������Ǥ�

������� ϐ��������� �������������� ����������� ������� �� ��������� ��� ����-
nidad de mis antepasados que como propuestas de las Antropologías del Sur 
aprendí de mano de mi maestra.



89InSURGentes

Bibliografía

Clarac de Briceño, Jacqueline. Dioses en exilio. Mérida, Venezuela: Universidad de Los 
Andes, 2023.

_____. La cultura campesina en los Andes venezolanos. Caracas, Venezuela: Fundación 
Editorial El perro y la rana, 2016.

Dussel, Enrique. El catolicismo popular en la Argentina. Interpretación histórica y an-
tropológica. Buenos Aires, Argentina: Docencia, 2016.  

Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Barcelona, España: Paidós, 1998.
Sulbarán, Rosa Iraima. Tradiciones musicales religiosas en los Pueblos del Sur de Méri-

da. Mérida, Venezuela: 1era edición, Museo Arqueológico “Gonzalo Rincón Gu-
tiérrez” / ULA, Ediciones Dabánatà, 2024.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Antropología de lo sonoro en los Andes venezolanos ... / Sulbarán Zambrano, Rosa I. / pp. 61-89


	Basini, José 
	Normas para la presentación 
	de artículos y documentos
	Criterios de evaluación
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.3znysh7
	_Hlk148779296
	_Hlk201490225
	_heading=h.gjdgxs

