
41InSURGentes

La educación inicial intercultural indígena 
en Venezuela y la estrategia de los Nichos 

Etnolingüísticos1


ĔēğġđĊğ�SġŕĊğǡ��ĒĆė
Grupo de Trabajo sobre Pueblos Indígenas, Universidad de Los Andes 

 Asociación civil IWINE
Correo electrónico: wamudana@gmail.com

Aun cuando la educación intercultural bilingüe se implantó en Venezuela 
el 20 de septiembre mediante Decreto Presidencial N° 283 de 1979, la cual 

ͳ� ���������������������������������������������������ǣ��������ǡ�����ϐÀ���������������������
la Política Educativa Indígena en Venezuela: “Hacia el fortalecimiento de la Educación Pro-
pia y Educación Intercultural Bilingüe”, durante el Parlamento Indígena de América (Grupo 
Parlamentario Venezolano), Asamblea Nacional, del 9 y 10 de marzo de 2012 en Caracas, 
Venezuela. Autorizado para publicar por el autor el 10/10/2019, antes de su deceso el 
30/07/2020. Se usa el sistema de referencia de la publicación original y se colocan en notas 
al pie de página las aclaratorias.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58

D
O

SS
IE

R



42 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

���������À������������������������������×����������������Àϐ���������������
pueblos indígenas “adaptado en su diseño a las características socioculturales 
de cada uno de los correspondientes grupos étnicos, sin desmedro de los co-
nocimientos propios de la cultura nacional” (artículo I), siempre este régimen 
educativo se aplicó a la población indígena del nivel de básica pero jamás se 
pensó o articuló con la educación inicial; y los llamados preescolares recibían 
una educación completamente basada en un currículo criollo/occidental. 
Preocupados por ese importante y excluido grupo etario, el de los niños en 
edad de educación inicial, fue que surgió la idea de los �����������òÀ������Ǥ

En 1993 cuando ejercía las funciones de director de Asuntos Indígenas 
del Ministerio de Educación, fue aprobada una propuesta nuestra sobre la mo-
dalidad educativa de los Nichos Lingüísticos. Se trata de la Resolución Minis-
terial N° 954 de agosto de 1993 referida a la “Implantación de los Nichos Lin-
güísticos en el sector sociocultural indígena”2.

���ϐ��������������������òÀ������perseguía –de alguna manera– sustituir 
el preescolar convencional de corte criollo que venía y aún viene funcionado 
en las comunidades indígenas del país, cuyo modelo lo que genera es ente-
rrar la cultura originaria y castellanizar con modelos exclusivamente criollos 
u occidentales las sociedades indígenas, reproduciendo en estas sociedades 
modelos foráneos de educación, especialmente urbanos, pasando por alto o 

2  Para una breve historia del comienzo de los Nichos Lingüísticos en el estado Amazonas, 
cfr. nuestro trabajo “Los Nichos Lingüísticos Arawakos del Guainía-Río Negro (Municipio 
�����Ȍ��������������������Ǥ���ϐ�����������×����������������������������������������ǳǡ����
el CD Lecturas antropológicas de Venezuela. II Congreso Nacional de Antropología, del 01-
05/11/2004. Universidad de Los Andes, Mérida, Venezuela. Editores: Lino Meneses Pache-
co, Gladys Gordones Rojas y Jacqueline Clarac de Briceño.



43InSURGentes

desconociendo todas las milenarias valoraciones etnoculturales y lingüísticas 
que hacen a estos pueblos culturalmente diversos. Es decir, modelos educati-
vos etnocidas. La propuesta sugiere como estrategia el rescate de los valores y 
métodos de la �������×�����À����������� utilizados ancestralmente por la tra-
dición oral de estos pueblos para educar y formar a sus jóvenes mediante el papel 
que desempeñaron y aún desempeñan los ancianos y ancianas (o antigüeros) y las 
madres, en la formación y socialización de los niños de estas etnias. En resumen, se 
trata de redimensionar el proceso de pedagogía aborigen. El trabajo dentro del 
��������������òÀ������(es decir, al interior cultural y lingüístico de la etnia) debe 
ser monitoreado por un maestro hablante del idioma y preferiblemente miembro 
de la etnia y comunidad respectiva. Finalmente, todo el proceso debe asimismo 
contar con la supervisión de un etnolingüista o bien de un licenciado indígena en-
trenado en educación intercultural bilingüe. En 1999 desarrollamos el concepto 
de pedagogía aborigen y lo publicamos en la revista Educación del Ministerio de 
Educación (cf. Omar González Ñáñez, 1992) allí introdujimos una primera con-
sideración sobre este proceso:

ǥ��������±���������������ǡ�������ϐ����×����������������������������������������
educación pero vista siempre desde el punto de vista no occidental, es decir 
desde la visión que tienen las propias sociedades indígenas (Revista de Acción 
Ecuménica, Nº 55: 32-39. Caracas, abril-junio 2000, pp. 32-33).

En un artículo del educador profesor Julio Carrillo (ULA, 2009) sobre la 
educación no formalǡ�±���ϐ���������������������À����������ǣ

En esta categoría se destaca a la sociedad indígena como espacio en el cual se 
desarrollan procesos endoculturales y socializadores, correspondientes a los 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



44 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

mecanismos tradicionales de incorporación de la niñez indígena a su respectiva 
��������������������ǡ����À�����������������Ǥ����ϐ�������������������������������-
ción educativa, a la cual pudiésemos denominar no formal, es la de preparar 
a los individuos para el trabajo, durante el mismo, como proceso carente de 
«sede», de infraestructuras, de un complejo estructural u orgánico denomina-
����������ǡ��������������ϐ����������ǡ����������ǡ�������������������������ǡ�����
sus correspondientes estrategias, métodos y técnicas de enseñanza, así como 
su componente evaluativo micro y macro educativo. Uno de los instrumentos 
empleados en el tipo de educación indígena es la oralidad, o la tradición oral, 
la cual ha cumplido un rol muy importante en dichas sociedades pues ha sido 
������������� ��� �������������������� ��� ������ϐ�������±�����ǡ� �����������À� ���
desarraigo y la deculturación.

La estrategia de los Nichos Lingüísticos tuvo un antecedente en el anti-
guo Territorio Amazonas, hoy estado Amazonas, y se trata de una experiencia 
que desarrollamos por primera vez en el país durante 1975 los profesores de 
la UCV3 Esteban Emilio Mosonyi, Rafael López Sanz y Omar González Ñáñez en 
el Departamento Río Negro, estado Amazonas. La experiencia la llamamos “En-
sayo de Educación Intercultural en la zona Arahuaca del Río Negro (Ama-
zonas, Venezuela)” y la comenzamos en realidad en 1973 en la zona ancestral 
de la etnia baré de Río Negro.

Metodología para aplicar la estrategia de los Nichos

La metodología del Nicho Lingüístico se basa en un contacto cada vez 
más estrecho y profundo entre las generaciones mayores y los niños de la mis-

3 Universidad Central de Venezuela (UCV).



45InSURGentes

ma comunidad, quienes durante los últimos años hayan tenido poco acceso a 
��������������������������������������ϐ������������������������Ǥ������������-
ferencial, EL NICHO LINGÜÍSTICO se instala en una especie de casa de familia 
donde asume la responsabilidad fundamental una señora de edad avanzada, 
que domine a la perfección la lengua nativa y conozca bien la cultura corres-
pondiente. No tiene importancia el hecho de que sea o no alfabetizada, haya 
recibido o no algún tipo de educación formal. Tan solo debe ser una persona 
criada según las normas de la antigua familia indígena y poseedora de todos 
sus recursos lingüísticos y culturales por vía vivencial.

Eventualmente esta señora puede compartir responsabilidades con 
otras personas de edad avanzada o intermedia, de ambos sexos, pero siempre 
es conveniente que la conducción del Nicho recaiga al menos durante cierto 
���������������������������������������ϐ������������������������������Ǥ����
compromiso adquirido por estas personas mayores consiste en reunir diaria-
mente en la casa seleccionada, en horas de la mañana, un grupo no muy nume-
roso de niños pertenecientes a familias emparentadas o amigas de la misma 
comunidad.

Una vez escogido el grupo, la persona responsable actuará casi exacta-
mente como una abuela que enseña a sus nietos la lengua materna y los prime-
ros elementos socio-culturales que ella misma había conocido en su infancia.

De esta forma, los niños en una edad comprendida entre los dos y seis 
años aprenderían el idioma nativo en la misma forma como cualquier niño 
normal adquiere su lenguaje coloquial en la familia.

Insistimos en que el objetivo fundamental del Nicho es el aprendizaje, 
por parte de los niños, del uso normal y corriente de la lengua indígena para 
�������������������������������������������������������������ǡ�ϐ��������������-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



46 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

taneidad. La encargada del Nicho es como una abuela, no su maestra. Trans-
mite sin enseñar formalmente, habla de todo tipo de temas con los niños, pero 
������������������������������������±�����Ó�����������������������������Àϐ����Ǥ�
Todos se hace en familia, ya que está comprobado que todo niño normal apren-
de a hablar infaliblemente en el ámbito familiar, en primer lugar con la madre, 
pero también con la abuela y otros parientes.

Por consiguiente, el ����������òÀ�����������������������������������-
nal ni nada parecido. Tampoco las ancianas han de ser personas especial-
mente capacitadas, sino que tienen que aplicar su propia competencia como 
progenitoras y miembros de su cultura. Para el mejor funcionamiento del Ni-
cho hacen falta facilitadores, personas jóvenes con algún conocimiento técnico 
que supervisen el funcionamiento de estos hogares reforzados, motivar a los 
padres de los niños y a los miembros de la comunidad en general, aclarar todas 
las dudas y convencerse por su propia experiencia de la idoneidad de la res-
ponsable o responsables del Nicho Lingüístico. Lamentablemente no todos los 
ancianos tienen la misma paciencia, ni la misma comunicación con los niños.

Si bien la meta del Nicho es la libertad y la espontaneidad, es conveniente 
que la responsable y quienes la ayuden, cuenten historias antiguas, fomenten 
juegos indígenas, transmitan las tradiciones, expliquen los modos tradiciona-
les de comportamiento e induzcan conversaciones entre los niños únicamente 
en lengua nativa, sin por ello ejercer una presión indebida. Después de corto 
tiempo la supervisión del Nicho tenderá a ser mucho más sencilla y hasta me-
nos necesaria.

Un Nicho Lingüístico bien organizado es infalible como lo es la familia. Si 
por alguna razón no funciona, es porque sus integrantes no han comprendido 
sus responsabilidades. Si bien el Nicho no resuelve por sí todos los problemas 



47InSURGentes

de la transmisión de lenguas y culturas amenazadas, aporta una base sólida sin 
la cual tendría poca validez la Educación Intercultural Bilingüe (EIB), la escri-
tura de la lengua o cualquier otra metodología más compleja.

Otra precisión que debemos hacer y que usualmente notamos confusión 
entre los maestros y políticos criollos, a veces también funcionarios y docen-
tes indígenas convertidos en gerentes de la EIB, es pensar que el Nicho tiene 
necesariamente que estar ubicado en el local de la escuela formal (concepción 
����������������×��������������������������ȌǤ������������ϐ��������������������������
comunitarios donde se produce la endoculturación, es decir, la transmisión de 
los valores culturales ancestrales propios; así, el acto educativo puede ocurrir 
en la casa de los abuelos, en la plaza del caserío, en el conuco (o chacra), en 
el taller artesanal, en una partida de cacería o de pesca, en un ritual de ini-
�����×�ǡ��������ϐ�����������������ȋ���dabokurí como llaman los indígenas ye-
ral y arawakos del suroeste del estado Amazonas), etc. No obstante, pensando 
también en la escuela tradicional, fue que al mismo tiempo que elaboramos la 
propuesta de los Nichos Lingüísticos, diseñamos la propuesta de fundar los 
llamados Centros Pilotos de Capacitación en el REIB (el 06/08/1993), se aprobó 
�����������×���ι�ͻͷʹǡ� ������������������ ϐ����������������� ����������ǡ�����-
minada Centro Piloto de Capacitación a Docentes Indígenas en el Régimen 
de Educación Intercultural Bilingüe (CPC-REIB), los cuales fueron pensados 
como una “escuela de aplicación” para continuar el proceso de educación ini-
cial �������À�����������������������À�����Ǥ�������ϐ�����×�����������������������
no indígenas que elaboramos las premisas teóricas de lo que es un “CENTRO 
PILOTO”ǡ�����������������������ϐ����������������������������������escuela 
���À�����������������entendiendo que una institución llamada “escuela”, tal 
como la concebimos en Occidente, no existe en la mayoría de esas culturas; el 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



48 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

Centro Piloto tiene por objeto llevar a la práctica o interpretar el proceso tradi-
cional de las etnias para educar a sus miembros en sus valores y patrones cul-
turales tradicionales dentro de lo que llamamos �������À����������, es decir, 
la educación no formal o no occidental, la que corresponde legítimamente a 
las prácticas indígenas de endoculturación y crianza de sus individuos y que 
permite la continuidad por vía de la tradición oral, todo el proceso de cons-
trucción de la identidad etnocultural de la etnia. Un CENTRO PILOTO es una 
estrategia educativa (de origen no indígena) para validar y “… fundamentar los 
procesos de organización de la Educación Intercultural Bilingüe en base a 
las concepciones, fundamentos, tradiciones y aquellas formas que constituyen 
el patrimonio cultural de los pueblos indígenas” (González y Mendoza, 1993).

Desde aquella época (1993) en que se aprobaron en el Ministerio de Edu-
cación por Resolución No. 952, la creación de dos centros pilotos del REIB, 
uno en Maroa, estado Amazonas, en el grupo escolar “Mario Briceño Iragorri”, 
y otro en La Guajira, cerca de Guarero, y luego, entre abril y mayo del 2004, 
re-intentamos con la comunidad y la alcaldía de Maroa, sin éxito alguno, abrir 
nichos etnolingüísticos en ese municipio, pero realmente nunca llegaron a 
concretarse ninguno de esos programas hasta que recientemente, en abril de 
ʹͲͲͻǡ������������×�������������ǡ��������ϐ�����������������	�����������ǡ����-
talamos tres Nichos Etnolingüísticos para los colectivos Baré, Baniva y Ware-
kena, en barrios indígenas de la ciudad de Puerto Ayacucho, capital del estado 
Amazonas.

Aunque parezca contradictorio con la avanzada nueva legislación boliva-
riana, no solo la Constitución de la República Bolivariana de Venezuela (1999), 
la Ley de Idiomas Indígenas, 2008, art. 37), sino la Ley Orgánica de Pueblos y 
Comunidades Indígenas (2005) que establece (Arts. 74, 75, 76) como mandato 



49InSURGentes

la implantación de la educación propia indígena, en la actualidad existe una 
tendencia completamente occidentalista y etnocida entre los directivos del 
MPPE4 pues lo que pretenden imponer particularmente las autoridades educa-
tivas del nivel central desde la Dirección de Educación Intercultural del MPPE 
es un enfoque unilateral y no diferencial que atiende más a un modelo educati-
vo no indígena y mucho menos intercultural sin pertinencia en estos pueblos.

Lo que planteamos lo decimos con propiedad pues, como asesores ad ho-
norem del Ministerio, hemos presenciado cómo la actual dirección ha frenado los 
Proyectos Educativos por Pueblos Indígenas y, ahora que la Dirección de Educación 
��������������ϐ��������������×�����������×����������������������������������òÀ���-
co, lo hace con una mirada equivocada pues aún se asume que hay que

«Establecer la metodología de los Nichos Lingüísticos en el nivel de educación 
Inicial». Asimismo, hacer la «Evaluación, seguimiento y control (subrayado 
nuestro) de los Nichos Etnolingüísticos pilotos» (Documento Líneas de Acción. 
Dirección de Educación Intercultural del MPPE. Febrero, 2012).

Pareciera no entenderse que la metodología de la educación inicial pro-
pia ya está diseñada y contenida en la tradición oral de cada pueblo, pues ellos 
tienen su pedagogía aborigen propia. De igual manera, no se trata de contro-
lar la educación originaria de estas sociedades pues por perder su control y 
autonomía es que ellos han sido colonizados y, en muchos casos, extinguidos. 
��������������×����������������������������×�����������������ϐ�����������ȋͳͻͺͻȌ�
cuando nos habló de la Teoría del Control Cultural. El Estado lo que tiene que 
hacer es fomentar esas tradiciones pedagógicas y darles su reconocimiento 

4  Ministerio del Poder Popular para la Educación (MPPE).

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



50 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

legal así como asignar los presupuestos requeridos para atender a los docentes 
(sabios, etc.) y a los niños indígenas que estudian y se socializan en los nichos.

La educación inicial intercultural en América Latina

Prácticamente en el resto de los países de América Latina no existe una 
ϐ����������������������������������������������������educación inicial, y cuando 
existe, siempre está en dependencia y bajo control de la escuela tradicional 
que funciona dentro de la comunidad y de las políticas estatales. No obstante, 
en Perú se plantea una metodología de trabajo no escolarizado y se trata que la 
experiencia la maneje la familia indígena y la propia comunidad y no el Estado. 
Por supuesto, esta fue una propuesta que surgió de los propios pueblos indí-
genas a través de la Asociación Interétnica de Desarrollo de la Selva Peruana 
(AIDESEP). En un documento de AIDESEP se lee:

En la década de 1980 los pueblos indígenas de la Amazonía empezaron a consi-
derar un sistema educativo basado en su cultura ancestral como un instrumen-
to para su desarrollo autónomo. A través de la organización nacional Asocia-
ción Interétnica de Desarrollo de la Selva Peruana (AIDESEP) decidieron formar 
������������������������������ ϐ����������������������������×�����������������
������������������ǡ�����òÀ������������×����Ǧ������ϐ�������ǡ�����������������������
culturas y de la ciencia y la tecnología, permitiera la gestión sostenible de sus 
territorios, bosques y recursos naturales así como el desarrollo de sus lenguas 
y culturas ancestrales en el marco de sus derechos individuales y colectivos. 
���������À����������������×������������À����ϐ������������������������À���������
discriminación y exclusión y haría posible la participación en condiciones de 
���������������������������À��������������������������������������ϐ�����×������
futuro del país.



51InSURGentes

�����À���������ʹͷ������������ͳͻͺͺ�����������ϐ��������������Programa de 
Formación de Maestros Bilingües de la Amazonía Peruana (FORMABIAP).
En cuanto a la Educación Inicial, ellos puntualizan lo siguiente:

1. �������������ϐ�����������������������������×��������Ó���������Ó���������������-
pectiva de cada pueblo. Esto requiere respetar los espacios y tiempos de socia-
lización otorgándole a la familia un papel fundamental en este proceso.

2. Se incide en las conductas prescriptivas y prohibitivas de los padres que 
favorecen el desarrollo del niño y la niña durante los periodos pre-peri y 
post natal.

3. ���������ϐ�������������������������������������±���������À���������������-
mular a los niños y niñas y favorecer su desarrollo integral.

4. Se promueve el uso de la lengua o las lenguas maternas para fortalecerlas o 
revitalizar su manejo en los ámbitos familiares.

5. Se promueve una actitud intencional y sistemática con relación al desarro-
llo de habilidades cognitivas según las normas locales y se crea un nuevo 
repertorio de actividades complementarias con los aportes de la psicope-
dagogía.

6. Se privilegia la participación de las madres de familia como animadoras, 
revalorando el rol que juegan en la formación de niños y niñas.

7. Se pone énfasis en las actividades cotidianas, extractivo-productivas y so-
ciales que se desarrollan en cada pueblo.

Protagonistas del trabajo

La animadora madre de familia elegida por la comunidad. Se opta por una mu-
jer con hijos porque esta condición le da autoridad para opinar u orientar el 
proceso de formación de niños y niñas. Es interlocutora frente a las madres y 
hermanas de los pequeños.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



52 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

La familia responsable fundamental del proceso de socialización de niños y 
niñas, su papel reconoce, valora y estimula el conocimiento sobre aspectos de 
crianza, con lo que se refuerzan las concepciones y métodos indígenas.
La comunidad se involucra en el proceso de implementación de la propuesta, 
aportando el conocimiento y las concepciones que manejan respecto a la edu-
cación y crianza de los niños y niñas de cero a cinco años.
La facilitadora asume un trabajo de capacitación e intercambio permanente y 
���������������������������������������������������������×��ϐ�������������������-
madoras y las familias. Recoge, interpreta y sistematiza información que permi-
te precisar las condiciones en que se desarrolla el trabajo.

En Bogotá, Colombia, en octubre de 2011, en el marco del II Seminario 
Nacional de Enseñanza de Lenguas Nativas y Evaluación, se presentaron en 
unas mesas de trabajo de los cabildos indígenas de Bogotá de los pueblos y 
lenguas kichwa, inga y witoto, la experiencia de los jardines infantiles que 
vendrían siendo nuestros Nichos etnolingüísticos y que no tienen nada que 
������������ǲ������������ǳ�ȋ
�������������������Ȍ������������������������������
igual pero funcionan como preescolares criollos; también en Venezuela existe 
���ϐ�������������ǲ���������� Cuidado Diario”.

En Colombia, al igual que en Venezuela, la educación propia que ellos lla-
man etnoeducación, también luce amenazada pues en el mismo Congreso de 
������������������������ǡ��������ϐ�����������ǣ

…La situación general es todavía preocupante en cuanto a la pérdida cultural 
y lingüística, según lo establecido en el Auto 004, de la Corte Constitucional. 
Los procesos de imposición cultural y lingüística perviven en la escuela, en la 
sociedad y en buena parte de los gobiernos locales y las amenazas sobre el 
territorio y el conflicto avanzan a mayor velocidad que los programas de de-



53InSURGentes

sarrollo cultural, llevando a muchos pueblos indígenas al riesgo de extinción 
física y cultural.

Una breve cita del Documento de una de las Mesas de Trabajo, nos 
explica cómo funcionan estos Jardines infantiles indígenas en barrios de Bo-
gotá.


���À��������������À�������������������������������

Este espacio ha sido creado por el equipo pedagógico del Jardín Infantil Indíge-
�����������������������������ǡ��������ϐ����������������������������������-
bajo que se está realizando en el ámbito educativo y cultural con los niños y las 
��Ó����������������������À�����������Ǥ�������
���À�������������������������������
comunicación en la propia lengua implica, además de la práctica oral y escrita, 
el reconocimiento de los elementos y mecanismos que permiten desarrollar la 
lengua, tanto en relación con el vocabulario como con los conceptos, así como el 
reconocimiento y manejo consciente del lenguaje corporal, gestual y situacional 
y de la producción y creación literaria5.


���À����������������������������������ǲ�����������������ǳ

Es una propuesta pedagógica orientada a educar desde una perspectiva inter-
cultural donde los niños aprenden a conocer al Otro desde la enseñanza y sa-
ber de la palabra ancestral que tienen los abuelos para conocer y comprender 
acerca de las comunidades indígenas del Amazonas y de otras etnias dentro 
del contexto urbano. Los profesores son los que relacionan los conocimientos 

ͷ� ������ ����ϐ������ �� ������� ��ǣ� ����ǣȀȀ������������������������Ǥ��������Ǥ
com/2010/08/lengua-kichwa-identidadorden-y-armonia.html, julio 29 de 2011.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



54 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

ancestrales y occidentales como contenidos educativos para el desarrollo de los 
aprendizajes de los niños que parte de sus necesidades, intereses y de la reali-
dad cotidiana de sus vidas para la construcción de la identidad cultural6.


���À���������������������������������

En la actualidad uno de los mayores retos de la comunidad inga de Bogotá se 
encuentra en el fortalecimiento de su propio espacio educativo, al que asisten 
niños entre los cero y los seis años. Muchos de ellos han nacido en la ciudad, por 
lo que el jardín «wawita kunapa wasi» pretende que los niños se reconozcan y 
se sientan pertenecientes a la cultura inga, además, de que crezcan con referen-
tes cercanos como la tradición oral y los usos y costumbre propios, de tal forma, 
que puedan acceder a la cosmovisión de la cultura inga7.

Situación actual de los Nichos de Amazonas, Venezuela

Los primeros Nichos etnolingüísticos que instalamos en el estado Ama-
zonas, a partir de 2009, fueron los nichos Baniva, Baré y Warekena, (pueblos 
��� ������������������������Ȍ�������� ϐ�����������������	�������������ǡ�
sobre todo, con el apoyo y a solicitud de esos pueblos indígenas, todos ellos 
asentados en barrios urbanos de la ciudad de Puerto Ayacucho, pues tanto los 
Baniva (Barrio Aramare), los Baré (Loma Verde) como los Warekena (Barrio 
Valle Verde, calle Guainía del sector Triángulo de Guaicaipuro de Puerto Aya-
cucho), quienes han desarrollado sus actividades de educación inicial en sus 

͸� ����������ϐ�����������������ǣ�����ȀȀ�������������������Ǥ���������Ǥ���Ȁ����À�Ǧ�������-
luitoto, julio 28 de 2011

7 Seminario Enseñanza de Lenguas de Bogotá, octubre de 2011.



55InSURGentes

idiomas y culturas, atendiendo en los nichos no solo a los 20 niños seleccio-
nados por cada programa, sino que se han venido incorporando a los padres 
y representantes de esos niños, vecinos o no de la comunidad; ello se debe a 
que simultáneamente se ha generado una toma de conciencia entre los adul-
tos de la comunidad quienes son, en última instancia, los verdaderos garantes 
de detener el proceso de desarraigo etnocultural de sus saberes. El grado de 
compromiso es tal, que en algunas ocasiones, cuando no llega el presupuesto, 
los(as) maestros(as) -coordinadores de cada nicho se han encargado de asu-
mir los gastos de transporte y merienda escolar de los niños de los nichos así 
como de la compra materiales educativos y artesanales para el desarrollo de 
sus actividades.

Mirian Yavina, la coordinadora del Nicho Warekena en Puerto Ayacu-
cho, ya había creado en su casa en Maroa, en 1983, por iniciativa propia, en un 
trabajo precursor de lo que sería luego un nicho etnolingüístico, una especie 
�������������������±������ ȋ������Ó���������ǡ���������ǡ����������ǡ� �� �����Ȍ�
que ella llamó “La Sonrisa de los Niños Arawakos”; de alguna manera, lo que 
allí funcionaba era un “jardín infantil warekena”. Algo parecido ocurrió con el 
maestro baré jubilado Pompilio Yacame, quien por cuenta propia había insta-
lado en su casa de Puerto Ayacucho un local para la enseñanza del baré, solo 
que lo hacía fundamentalmente con adultos.

Uno de los productos del programa de los Nichos de IWINE, ha sido el 
comienzo de la elaboración de las Guías Pedagógicas de estos pueblos, las 
cuales se han logrado no solo en los talleres convocados por Iwine, sino como 
una actividad cotidiana de estos colectivos.

Luego de la instalación de los primeros Nichos etnolingüísticos de Ama-
zonas, los propios maestros jubilados han creado nuevos Nichos arawakos. Por 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



56 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

ejemplo, los baré crearon dos nuevos programas: el Nicho baré “Puchuchúku 
Miyé” (pichón del ave pico e’plata) coordinado por Elsa Deremare y su her-
���������������������Ǣ���������������±���������������ǲ���±�����±ǳ�ȋ��������
guacamaya), dirigido por las Profesoras Nieves Azuaje y Leidy S. Azuaje.

Hay que mencionar que los Nichos Arawakos de Amazonas han produ-
������������������������������������Ǣ��������±��������������±�����±�����������
periódico bilingüe “Piwajákana”, auspiciado por la Fundación Cultural Gua-
rinuma y, eventualmente son entrevistados en programas de radio y TV loca-
les. Asimismo, la Asociación Civil IWINE y la Televisora Educativa estatal Co-
lombeia produjeron el documental “La Educación Intercultural Bilingüe: una 
educación con características propias”, que resume muy bien todo el problema 
de la EIB y los nichos en Venezuela.

Independientemente del interés que ha generado en la región y en otros 
estados el programa de los Nichos Etnolingüísticos, queremos hacer nueva-
��������������������������������������ϐ���������������������������À���������-
cativas insistiéndoles que cumplan lo que establece la legislación bolivariana 
acerca de una educación propia de pertinencia para los pueblos originarios pues 
quizá no haya en el futuro una mejor coyuntura que la actual para alcanzar el 
BUEN VIVIR (“anaa akuáipa” en idioma wayuunaiki) todos los que integramos 
la Venezuela pluricultural y multiétnica.



57InSURGentes

Referencias bibliográficas

���ϐ����������ǡ�
���������ȋͳͻͺͻȌ�ǲ�������À���������������������������������������������-
sos étnicos” Revista Arinsana. N° 10: 5-36. Caracas.

Carrillo, Julio (2009) ǲ�������×���������������������À����������ǳ. Universidad de 
Los Andes, Mérida. (Manuscrito inédito).

González Ñáñez, Omar, y Esteban Emilio Mosonyi (1975) “Ensayo de Educación Inter-
cultural en la zona Arahuaca del Río Negro (Amazonas, Venezuela)”. ���������
del 39 Congreso Internacional de Americanistas. Vol. 5, 307-314. Lima, Perú.

González Ñáñez, Omar (1983) “Estrategias para la enseñanza de la lengua materna 
indígena dentro de un programa de Educación Inter-cultural Bilingüe”. Actas 
del III Encuentro Nacional de Lingüistas. Instituto Universitario Pedagógico 
de Caracas.

González Ñáñez, Omar, y Francisco Mendoza (1993) “Educación indigenista y educación 
indígena en Venezuela”. 1er Congreso Internacional de los Derechos Humanos 
de �������À�����. Universidad Simón Bolívar, Caracas. (Ponencia inédita).

1999. “Extinción de las lenguas indígenas venezolanas: perspectivas de su revitali-
zación lingüística para el siglo XXI”. �����À����������×����. Nº 47. Septiem-
bre-Diciembre, 1999. Centro de Investigaciones Etnológicas-Museo Arqueoló-
gico. Universidad de los Andes. Mérida

2000 “Ser niño indígena, Etnicidad y Derechos culturales”. Revista de Acción Ecumé-
nica. Nº 55: 32-39. Caracas. Abril-junio 2000. También publicado en Revista 
�������V��Nº 172: 36-49. Ministerio de Educación. Caracas, 1992.

González Ñáñez, Omar y Francisco Mendoza (Coordinadores) (20014a) ǲ���������
���� ͳ��� ������� ��� �������×�� ���À������������ �� ������������� ���� ��������
�������Ǧ������ǳ. Maroa, del 29 de abril al 03 de mayo del 2004. (Inédito)

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
La educación inicial intercultural indígena... / González Ñáñez, Omar / pp. 41-58



58 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

González Ñáñez, Omar (2004b) “Los Nichos Lingüísticos Arawakos del Guainía-Río 
������ȋ���������������Ȍ��������������������Ǥ���ϐ�����������×��������������-
cas sobre su relanzamiento”. En el CD Lecturas Antropológicas de Venezuela. II 
Congreso Nacional de Antropología. 01 al 05 de noviembre de 2004. Universidad 
de Los Andes-Mérida. Editores: Lino Meneses Pacheco, Gladys Gordones Rojas y 
Jacqueline Clarac de Briceño.

González Ñáñez, Omar (2010) “La educación inicial y la lectoescritura de los Baniva, 
���±������������ȋ�������Ǧ�������������
���À�Ǧ�À�������ȌǤ���ϐ���������������
su revitalización a través de la estrategia de los NICHOS ETNOLINGÜÍSTICOS”. 
(manuscrito).

González Ñáñez, Omar (2011) “Los NICHOS ETNOLINGÜÍSTICOS: un intento para 
preservar la diversidad de las lenguas indígenas venezolanas en situación de 
riesgo”. Revista ASI �����. N° 09. Septiembre-octubre 2011. Ministerio del 
Poder Popular para La Cultura. Centro Nacional de Historia. Museo Nacional de 
las Culturas. Caracas.

LINEAS DE ACCIÓN 2012. Documento sobre “Fortalecimiento de los colectivos de 
gestión en los aspectos político-ideológico, pedagógico-académico, socio-edu-
������ǡ� �����Àϐ���Ǧ������×����ǡ� ���������������Ǧ������������ �� ��������Ǧ���������ǡ�
en las diferentes instancias del subsistema de educación básica”. Dirección de 
Educación Intercultural.

MPPE. II Seminario Nacional de Enseñanza de Lenguas Nativas y Evaluación EN-
�����
����(Bogotá: 10 al 14 de Octubre 2011).


