
87InSURGentes

Por un Derecho autóctono: 
aproximación arqueológica al pensamiento 
jurídico venezolano, desde una perspectiva 

decolonial


ĚęĎĴėėĊğ�
ĆėĈŃĆǡ��ėĎĈĐ��Ǥ
Instituto de Investigación y Postgrado, Escuela Nacional de la Magistratura, Tribunal Supre-

mo de Justicia
Caracas, Venezuela

Correo electrónico: adescolonizarnos@gmail.com

Fecha de envío: 28-01-2020 / Fecha de aceptación: 15-05-2020

Resumen
Desde un enfoque arqueológico se busca desenterrar la ideología subyacente en el 
pensamiento jurídico venezolano mediante la develación del lugar de enunciación del 
discurso jurídico hegemónico, obtenido genealógicamente mediante un preliminar 
��������������ǲ��������ǳ�ϐ����×ϐ���������������������������×�����À������������������Ǥ����

An
tro

p
o

lo
g

ía
 e

n 
M

o
vi

m
ie

nt
o

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



88 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

ϐ��������������������������������������������ϐ����×ϐ���������������������������À�����
autóctono en una ecología de saberes que genere una justicia cognitiva y una ética 
transformadora, desde el pluralismo jurídico y cultural.
 Palabras clave: arqueología; derecho; discurso; decolonialidad; universidad

Pour un droit autochtone : approche archéologique 
de la pensée juridique vénézuélienne, 

dans une perspective décoloniale

Résumé
����������ǯ�����������������±��������ǡ���������������±��������ǯ��±�����������Ǧ��������
����±�� ���������� �±�±��±������� �� �������� ��� �±���������� ��� ����� �ǯ±����������� ���
discours juridique hégémonique, obtenu généalogiquement par traçage préalable du 
“patrimoine” philosophique existant dans l’enseignement juridique universitaire. Ça 
se termine soulevant la nécessité d’enraciner philosophiquement la pensée juridique 
autochtone dans une écologie de la connaissance qui génère une justice cognitive et 
����±����������������������ǡ������������������������������������������Ǥ
 Mots-clés :  archeology ; droit ; discours ; décolonialité ; université

Por um Direito autóctone: aproximação arqueológica 
ao pensamento jurídico venezuelano a partir 

de uma perspectiva decolonial

Resumo
A partir de um enfoque arqueológico, este artigo busca desenterrar a ideologia sub-
jacente ao pensamento jurídico venezuelano mediante um desvelamento do lugar de 
enunciação do discurso jurídico hegemônico, obtido, genealogicamente, através de 
����������������ǲ�����­�ǳ� ϐ����×ϐ����������������� �����­ �� ���À������������������Ǥ�



89InSURGentes

����������������� �ǡ�������Ǧ�����������������������������ϐ�����ϐ����������������-
mento jurídico autóctone em uma ecologia de saberes que seja capaz de gerar justiça 
cognitiva e uma ética transformadora, ancorada no pluralismo jurídico e cultural
 Palavras chave: arqueologia; direito; discurso; decolonialidade; universidade

For an autochthonous law: an archaeological 
approach to Venezuelan juridical thought, from 

a decolonial perspective

Abstract
Taking an archaeological approach, the essay seeks to unearth the ideology underl-
ying  Venezuelan juridical thought, by revealing the place of enunciation hegemonic 
legal discourse.  This is obtained genealogically through a preliminary tracing of the 
existing philosophical “heritage” of this discourse in university legal education. It con-
cludes by articulating the necessity of philosophically situating indigenous legal thou-
ght in an ecology of knowledge which generates cognitive justice and a transforming 
ethic, through legal and cultural pluralism.
 Keywords: archeology; law; discourse; decoloniality; university

L�����ϐ������������������������������������������������������×����������������-
rrollo, de lo cual se desea exponer sus iniciales hallazgos. El punto de partida 

de la inquietud personal respecto al tema fue la disonancia que se percibe y siente 
cada vez que se lee el artículo 119 de la Constitución de la República Bolivariana 
de Venezuela de 1999, el cual señala que: “El Estado reconocerá la existencia de 
los pueblos y comunidades indígenas y sus usos y costumbres”. La utilización de 
estos últimos términos –“usos y costumbres”– rebasa su sola enunciación cons-
titucional y es convencional en los discursos jurídicos frecuentemente empleados 
hasta por el funcionariado y juristas indígenas en nuestro país.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



90 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

�����������ǡ�����������������������������Ȃ��ϐ���±���������������objeto 
jurídico de análisis– se contrata el artículo precedente con otras dos leyes: los 
artículos 130 y 131 de la Ley Orgánica de Pueblos y Comunidades Indígenas, 
los cuales señalan los términos derecho propio y derecho indígena; y los ar-
tículos 34 y 40 de la Declaración Universal sobre los Derechos de los Pueblos 
Indígenas, ley interna desde 2007, en los que se les denomina sistemas jurídi-
cos. En virtud de aquella, se elaboraron varias preguntas –cuyas tentativas res-
puestas son resultado de nuestra pesquisa preliminar– que dan sucesivamente 
contenido a este texto.

A. ¿En virtud de cuál razón tanto el discurso del derecho como los discur-
sos jurídicos1����������������������������������ϔ������������ǲ�����������������ǳ�
a ordenes normativos que constituyen verdaderos sistemas jurídicos?;

B. ¿Cuál es el origen y devenir teórico de tal forma de pensamiento?; y
C. ¿Qué relación tiene con la educación universitaria en general, y con la 

formación jurídicaǡ���������Àϐ���ǫ

I. La arqueología del discurso 
desde la genealogía de la razón

Entendiendo la labor arqueológica, parafraseando a Gonçalvez2, como 
la acción de “excavar y rastrear en las profundidades, sacando a la luz lo que 

1 Oscar Correas, “Teoría General del Derecho y el Derecho Alternativo,” El Otro Derecho, vol. 
5-3, no. 15 (1994): 65.
2 Luis Gonçalvez, La Metodología Genealógica y Arqueológica de Michel Foucault en la investi-
gación en Psicología Social, (Uruguay: Facultad de Arquitectura, Diseño y Urbanismo, 2000): 
2. ����ǣȀȀ���Ǥ����Ǥ���Ǥ��Ȁ��������Ǧ������Ǧ��Ȁϐ����ȀʹͲͳͷȀͲ͸Ȁ���������Ǧ��Ǧ���Ǧ����������Ǧ��-
cial-genealogi%CC%81a-y-arqueologi%CC%81a.pdf (Consultado el 23 de mayo de 2020)



91InSURGentes

está oculto, desenterrando los restos y ubicándose frente a los discursos como 
ruinas visibles a ordenar e interrogar”; en una labor de rastreo discursivo nos 
topamos primero en el siglo XIX, con el romanista alemán Von Savigny, que 
desarrolla desde la Escuela Histórica del Derecho su método ϔ����×ϔ���, a partir 
de la cual establece la Teoría moderna de las fuentes del Derecho, dentro de las 
que ubica los usos y las costumbres. Estas, en cambio, son asimiladas desde la 
mirada �����Àϔ����del austriaco Eugen Ehrlich bajo la denominación sociojurídi-
ca de “derecho consuetudinario”. A pesar de pertenecer a épocas intelectuales 
distintas, no obstante para Savigny y Ehrlich los usos y costumbres constitu-
yen formas “primitivas” de manifestación del Derecho.

Por otra parte, a principios del siglo XX, para otro alemán, Max Weber, la 
��������������������������������������Àϐ����������������������������������
exteriormente que –a diferencia del Derecho– carece de validez por su falta de 
coactividad, pero que de tornar en “convención” podría transitar hasta conver-
tirse en Derecho. También de Viena, el profesor Hans Kelsen desde una apro-
ximación �����Àϔ����se distancia de esta posición, considerando la costumbre 
como un simple método de creación jurídica, pero excluyéndolo como Derecho 
������ȋ��������������ϐ�����������������ǡ�������������������������À������������-
derna: “Todo Estado es de Derecho, Todo Derecho es del Estado”3).

Considerando el análisis genealógico inseparable del arqueológico, y en-
tendiendo aquel como el que da cuenta de la constitución de una razón en dis-
curso, dotándolo de historicidad, comprendemos las argumentaciones anterio-
res originadas dentro de un clima intelectual que responde a un conocimiento 

3 Boaventura de Souza Santos. La Refundación del Estado en América Latina. Perspectivas desde 
una epistemología del Sur (Caracas, Venezuela: Ediciones IVIC, 2010), 107.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



92 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

situado, que –en tanto pensamiento “local”– responde a una territorialidad y 
������������������������Àϐ����ǡ���������������������������×���������uni-ver-
salidad.

Como señala Donna Haraway, todo conocimiento está situado4, es decir, 
corresponde a seres humanos corpóreos, terrenales y situados. Pero el pensa-
miento autodenominado “moderno” de matriz eurocéntrica, se presenta a sí mis-
mo –en tanto razón– como incorpórea, desterritorializado, atemporal, y despo-
litizado (lo que Haraway denomina el “Truco Divino” y Santiago Castro-Gómez, 
“Hybris del Punto Cero”5). Realizando la historización de las ideas contenidas 
en el pensamiento jurídico expuesto antes, se observa que:

1. Pretende ser una explicación de la realidad desde una teoría������Àϐ����
que se pretende libre de valores sociales y culturales, sin embargo, tiene su tra-
���������������������������������ϐ����×ϐ����������������ǲ��������������������Ȁ�
imperiales”6��������������ǲ����������×������������ǳǤ�������ϐ�����ϐÀ����������������

4 Donna Haraway apud Ramón Grosfoguel, “Descolonizando los paradigmas de la Econo-
mía-política“, en Pensar Decolonial, ed. Ramón Grosfoguel y José Romero Lossaco (Caracas, Ve-
nezuela: Instituto Municipal de Publicaciones, 2009), 76. También ver: María Angélica Cruz et 
al., “Conocimiento Situado y el Problema de la Subjetividad del Investigador/a,” Cinta moebio, 
no. 45 (2019), consultado el 23 de mayo de 2020: 258.
https://scielo.conicyt.cl/pdf/cmoebio/n45/art05.pdf
5 Santiago Castro-Gómez. “Descolonizar la universidad. La hybris del punto cero y el diálogo 
de saberes,” en ������������������Ǥ���ϔ����������������������������������±��������������������-
pitalismo global, ed. Santiago Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel (Bogotá: Siglo del Hombre 
Editores, 2007), 81.
6 Castro-Gómez. “Descolonizar la universidad…”, 79; Edgardo Lander, “Ciencias sociales; sabe-
res eurocéntricos”, en La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
latinoamericanas, comp. Edgardo Lander, (Buenos Aires: CLACSO, 2000), 16, 23.



93InSURGentes

pensamiento dominante de “occidente”7, y la ciencia es la nueva religión de 
la llamada “modernidad”8, ambos campos disciplinarios están transversaliza-
dos históricamente por la idea de progreso como metarrelato oculto9. Según la 
ideología del progreso, el modo de vida liberal de la “civilización occidental”10 
(o sistema mundo capitalista colonial patriarcal) es el destino inexorable hacia 
el que deben transitar todas las naciones, culturas y pueblos del mundo.

Y en la Teoría jurídica moderna tales epistemes hegemónicas son con-
densadas dentro del ������ϔ����������À����ǡ�cumpliendo funciones supremacis-
tas y etnofágicas encubiertas.

�������������ǡ�����������������������±������� ��������ϐ�����×���������×�-
������������������������������������������������ϐ�����×�����������������������-
blos11, razón por la cual las civilizaciones no-occidentales como sus sistemas 
jurídicos son simultáneamente subalternizados, en búsqueda de su destruc-
ción12 (etnocidio jurídico) o su integración desintegrante (o asimilación jurídi-

7 Robert Nisbet, Historia de la Idea de Progreso (Barcelona, España: Gedisa Editorial, 1991), 
489.
8 Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 22.
9 Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 23; Boaventura de Souza Santos. Para descolonizar Oc-
cidente. Más allá del pensamiento abismal (Buenos Aires, Argentina: CLACSO; Prometeo Libros, 
2010), 16.
10 Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 20.
11���À�����������ǡ�ǲ������������������������������ϐ�����×��������ǡǳ����Pensar Decolonial, ed. Ra-
món Grosfoguel y José Romero Lossaco (Caracas, Venezuela: Instituto Municipal de Publica-
ciones, 2009), 213.
12 Walter Mignolo, “El Desprendimiento. Retórica de la Modernidad, Lógica de la Coloniali-
dad y Gramática de la Descolonialidad,” en Pensar Decolonial, ed. Ramón Grosfoguel y José 
Romero Lossaco (Caracas, Venezuela: Instituto Municipal de Publicaciones, 2009), 176; 
Antoni Aguiló, “La universidad y la globalización alternativa: justicia cognitiva, diversidad 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



94 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

��Ǧ��������ȌǤ�����������������������Ó��������������ϐ����������ǣ�ǲ��������À��-
nes americanos son una raza débil en proceso de desaparición”13, postura que 
compartirán igualmente Tomas Jefferson y John Stuart Mill14.

2. Tal explicación tiene pretensiones de universalidad, la cual es triple-
�������ϐ��������������������������Ȁ�����������ǣ�ȋ�Ȍ��������À�����������������
����À��������������� ���±�����ǲ�����Àϐ���Ǧ���À����ǳ����������15, (b) de “natura-
lización” de relaciones sociales y jurídicas16 asimétricas, y (c) en términos de 
globalización exitosa de un localismo �����Àϐ���ǡ�����������������úni(ca)-ver-
sión teórica de lo jurídico (de allí lo uni-versal): la liberal burguesa, blanca, 
heterosexual, cristiana y urbana.

No es ninguna observación menor el hecho de que los “insignes teóricos” 
mencionados –Savigny, Ehrlich, Weber y Kelsen– sean vieneses, austriacos o 
alemanes. Nisbet17 señala que entre los siglos XIX-XX varios teóricos –Hegel, 
Gobineau, Chamberlain, Burguess, Sieburg– sustentaron la idea acerca de que 
el pueblo teutón (germánico o alemán), sus teorías y su sociedad no solo cons-
tituían la guía moral y espiritual de toda la humanidad, sino también el modelo 
al que los demás pueblos del mundo debían seguir e imitar en su senda del 
progreso18 (siendo asumido dicho supremacismo civilizatorio –desde el siglo 

epistémica y democracia de saberes,” Nómadas, no. 22 (Febrero 2009), 22; Lander, “Cien-
cias sociales; saberes…”, 32.
13 Hegel apud Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 20, 23.
14 Jefferson y Mill apud Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 20, 23.
15 Boaventura de Souza Santos, Estado, Derecho y Luchas Sociales (Bogotá, Colombia: ILSA, 
1991), 13.
16 Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 20.
17 Nisbet, Historia de la Idea de…, 385, 395, 402, 404, 408.
18 Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 25.



95InSURGentes

XX hasta la actualidad– por los Estados Unidos). Incluso en Europa tal paradig-
�������������×���������������������������ϐ�����������������Ǧ�������������������
XX (aunque Angela Merkel busque oxigenarlo hoy día).

El racismo epistémico de dicha uni-versalidad eurocéntrica derivó en que 
las distintas y variadas teorizaciones19 del Derecho de otros pueblos y culturas 
que existían en el mundo –para el momento de aquellas explicaciones– fueron 
excluidas, ignoradas e invisibilizadas.

͵Ǥ�����ϐ����������������������×������������������������������������×�����
prestigio otorgado20ǡ����������������������������ϐ�������ǲ����������ǳǡ���������×-
ricos alemanes –así como ingleses, franceses, italianos y estadounidenses–, 
debido a los roles (geo)políticos que los mismos desempeñaron en las “misio-
nes civilizatorias” realizadas globalmente, de las cuales las universidades no 
se consideraban ajenas. Por ello, siguiendo a Ramón Grosfoguel21, cabe cues-
tionar, interrogándonos: ¿cómo es posible que el canon de pensamiento de casi 
todas las disciplinas de las ciencias universitarias se base en el conocimiento 
producido por teóricos de solo seis países (Italia, Francia, Inglaterra, Alemania, 
Estados Unidos y España)?

4. La posición epistemológica tanto del discurso del Derecho como los dis-
cursos jurídicos “modernos”, en relación con la alteridad jurídica indígena, respon-
de a la razón indolente22, dado que discursivamente –desde una praxis colonial– 

19 Víctor Morles, “Sobre la construcción de teorías: o hacer ciencia es algo más que investigar,” 
Tribuna del Investigador, no. 5 (1998): 86-89.
20 Correas, “Teoría General del Derecho y…”, 65.
21 Ramón Grosfoguel, “Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro 
genocidios/ epistemicidios del largo siglo XVI,” Tabula Rasa, no. 19 (julio- diciembre 2013): 35.
22 Boaventura de Souza Santos, Crítica de la razón indolente. Contra el desperdicio de la expe-
riencia (Bilbao: Desclée de Brouwer, 2000).

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



96 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

����ϐ���������À�������ǡ�������������������×�������� otros discursos no-occidentales23. 
Concomitantemente, desde la razón colonial, al “anima nulllius” y “terranullius” de los 
indígenas24, ha de corresponder también el “iusnullius”.

La praxis de tener el “derecho a privar de Derecho” (Clavero)25 a otros 
pueblos, es una deformación de la propia tradición jurídica occidental, desvia-
������������������������ϐ�����×������������������ de vida liberal “moderno”26, 
mediante la exclusión/ destrucción de todo modo de vida colectivo rival (sea 
“antiguo”27 o contemporáneo), pasando sus sistemas jurídicos (autóctonos) a 
ser construidos epistemológica y discursivamente como No-Existentes28, esto 
��ǣ���������ǡ�����������������������ǡ���������������������������ǣ��ϐ������ǡ���-
gencia y contemporaneidad29.

En la teoría jurídica hegemónica, el Derecho es separado de sus dimensio-
nes colectivas, culturales, políticas, religiosas, éticas, e incluso afectivas, por no ser 
funcionales al sistema económico patriarcal y clasista emergente en la “civilización 
����������ǳǤ�����������������������ϐ���������ǣ�ǲ������������������������������������
abrió el camino para importantes logros económicos”30.

23 Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 17.
24 Boaventura de Souza Santos, Para descolonizar Occidente. Más allá del pensamiento abismal 
(Buenos Aires, Argentina: CLACSO; Prometeo Libros, 2010), 17.
25 Bartolomé Clavero, “Ciencias sociales; saberes eurocéntricos,” en La colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, comp. Edgardo Lander, (Bue-
nos Aires: CLACSO, 2000), 18.
26 Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 20.
27 Ver debate entre los “antiguos” y los “modernos” en: Nisbet, Historia de la Idea de…, 216-223.
28 de Souza Santos, La Refundación del Estado…, 43.
29 de Souza Santos, La Refundación del Estado…; Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 24, 26.
30 Max Weber, Economía y Sociedad (Madrid, España: Fondo de Cultura Económica, 2002), 20.



97InSURGentes

De esta manera, incluso el Derecho Romano fue transformado31 para 
cumplir la función de garantizar la libertad individual y la propiedad priva-
da, fundamentos de su conversión pandectistica, condensando formas de po-
���Ǧ��������������������������������ϐ�����×����������������������������������-
to histórico burgués en la moderna Europa. 

5. Las Universidades europeas diseñaron los dispositivos mediante los 
��������������������������������������������ǲ����������������ǳ�ϐ����×ϐ�������
epistemológicos, los cuales contribuyen teóricamente a la triple reproducción 
de la colonialidad: del ser, del poder y del saber32. Su forma de organización ri-
zomatica y disciplinaria, así como su función social y política como lugar legiti-
mador/deslegitimador de conocimientos, cumplen con el objetivo de reprodu-
cir el modelo moderno/colonial33 en tanto “��������ǳ�ϐ����×ϐ��� ȋ�������Àϐ���Ȍǡ�
siendo las facultades los espacios de censura epistemológica donde se practica 
el racismo/sexismo epistémico34.

En resumen, si la razón indolente, de carácter liberal, capitalista y pa-
triarcal, es lo que dominó el pensamiento teórico europeo, marcando la con-
�������×�������Àϐ���������������À������À�����������������������������������ǡ����
cómo ello tuvo devenir y repercusión en nuestro continente fue el inicio de la 
siguiente indagación.

31 Pier Giuseppe Monateri y Samuel Geoffrey, La invención del Derecho Privado (Bogotá, Colom-
bia: Siglo del Hombre Editores, 2011).
32 Castro-Gómez, “Descolonizar la universidad…”, 79.
33 Ibíd., 80-84.
34 Grosfoguel, “Racismo/sexismo epistémico…”, 35.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



98 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

II. El lugar de enunciación 
del discurso jurídico hegemónico 

En la labor de rastreo discursivo posteriormente nos topamos con dos 
autores: el guatemalteco Luis Recaséns Siches, y el mexicano Eduardo García 
Máynez. La escogencia de estos dos autores se debe al hecho de su ascendente 
��×����� ���������� ������ ��� ������������ ϐ����×ϐ���Ǧ���À�������� �������� �����-
nente en general, y en los estudios jurídicos de Venezuela, en particular. Según 
Juan Bautista Fuenmayor35, Recasens Siches “es uno de los más grandes pen-
sadores de América Latina” y García Maynez “es uno de los más distinguidos 
�������������������������������ϐ����×ϐ�������������������ǳǤ

������������ǡ� ��������� ��������������� ϐ����×ϐ�������������������������
todos los pensum de estudios de las facultades y escuelas de Derecho, particu-
larmente, en las asignaturas formativas de “Introducción al Derecho” y “Filoso-
ϐÀ�������������ǳǤ�����������ǡ�������������������������������������������ȋ�����
reseña luego presentaremos) el “mérito” de haber contribuido a difundir a tra-
vés de su producción teórica el pensamiento positivista kelseniano en nuestro 
continente.

Recasens Siches, nacido en Guatemala, pero de padres españoles, estudio 
simultáneamente entre 1918-1924 en la Universidad de Barcelona las licencia-
���������	�����ϐÀ����������ǡ����������Ǥ����������×����	�����ϐÀ�����ͳͻʹͷǡ���������
��������������������������������×�	�����ϐÀ�������������������������������×�����
Giorgio Del Vecchio, en 1926, en la Universidad de Berlín con Rudolf Stammler, 

35  Juan Bautista Fuenmayor, ���������������	�����ϔÀ������������� (Caracas, Venezuela: Editorial 
Buchivacoa, 1980), 56.



99InSURGentes

y en 1927 en la Universidad de Viena bajo la dirección de Hans Kelsen, cuya 
obra Teoría General del Derecho y del Estado tradujo al español para su difusión 
�����±����Ǥ������������
���À�����������������À��	�����ϐÀ����������ǡ�����������
en la Universidad Nacional de México (hoy UNAM), y también cursó estudios 
de postgrado en la Universidades de Berlín y Viena, donde mantuvo tan buena 
relación con Hans Kelsen que este luego le dedicaría en 1943 dos conferencias 
para dictarse en México.

Se podrían reseñar más autores, pero la motivación de presentar a es-
����������×������ǲ����������������ǳǡ����������������ϐ������×�������enunciados 
de un discurso hegemónico son reproducidos teóricamente, separados de sus 
contextos originarios36, cumpliendo funciones ligadas a aparatos de poder, 
instituyéndose simultáneamente en “discursos de verdad”37 y en “discursos del 
poder”38. La credibilidad de tales discursos depende del “peso” académico del 
experto que enarbola el enunciado, desde las posiciones legitimadas del “sa-
ber institucionalizado”, cuyos espacios “naturalizados” en las universidades 
lo constituyen las facultades. Estas determinan mediante sus dispositivos de 
���������������Àϐ����������������������±��������������������������ȋ���×�����Ȍ�
deben ser validados en tales ámbitos por su profesorado, y cuáles no, estable-
ciendo la línea abismal39.

La “hostilidad al pensamiento mágico” entronca aquí con la exclusión po-
sitivista de todo conocimiento considerado “metajurídico”: las normatividades 

36 de Souza Santos, Estado, Derecho y Luchas…, 12.
37 Aguiló, “La universidad y la globalización…”, 22.
38 Correas, “Teoría General del Derecho y…”, 63.
39 de Souza Santos, Para descolonizar Occidente..., 11-12.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



100 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

indígenas, al no separarse de “lo religioso”40, son deslegitimadas y ubicadas en 
el otro lado de la “línea abismal”, promoviendo el “racismo epistemológico y 
���À����” en la formación universitaria, con el desperdicio de experiencia res-
pecto a otros saberes41.

En relación con el pensamiento jurídico hegemónico en nuestro conti-
�����ǡ������������������ϐ���������������������������ϐ�����������������ȋ��������
caso, el positivismo kelseniano y su teoría del formalismo jurídico) delimita las 
formas por las cuales una realidad determinada es interpretada epistemológi-
camente. Como antes señalé, la razón indolente, de carácter colonial/patriar-
���ǡ������������ϐ������×���������������������������×�������������ȋ����������-
te). Para el caso de los sistemas jurídicos de los pueblos indígenas, tomamos 
de Cletus Gregor Barié42 tres de sus discursos básicos de negación del otro: la 
omisión, el menosprecio o la expropiación discursiva.

En este sentido, la razón indolente se expresa en los discursos jurídicos 
de la “ciencia del derecho”, en una de estas tres formas: a) la omisión: los pue-
blos indígenas no tienen sistemas jurídicos (o Derecho), solo lo tiene el Estado; 
b) el menosprecio: los pueblos indígenas tienen normas incipientes, arcaicas, 
primitivas, incluso usos y costumbres, que podrían quizá evolucionar convir-
tiéndose alguna vez en Derecho, cuando dichas normas se completen con su 
exigibilidad externa institucional o coactividad (una variante de esto es la idea 
del “derecho consuetudinario”); c) la expropiación: los pueblos indígenas tie-

40 Álvaro Velasco, “Introducción al Pensamiento Jurídico Indígena”, en Segundo Congreso de 
Antropología en Colombia. (Colombia: 1983): 658.
41 de Souza Santos, Para descolonizar Occidente…, 48.
42 Cletus Gregor Barié, Pueblos Indígenas y derechos constitucionales en América Latina: un pa-
norama (La Paz, Bolivia: Abya Yala, 2003), 15-16.



101InSURGentes

nen normas jurídicas, pero son inferiores a las del Estado, a cuya autoridad 
jerárquica deben subordinarse (jerarquía de poder43 ���À����).

La negación �����Àϐ�������������������À��������������������������ϐ����-
ción del derecho liberal del Estado como el único modelo válido para la regu-
lación social. Perpetuando la racionalidad colonialista, el pensamiento jurídico 
����������������� ������������ϐ���������������������� ������������������colec-
tivos, considerados “primitivos”. No es de extrañar el asombro que centurias 
antes sintió Ginés de Sepúlveda cuando describe un aspecto de tales modos de 
vida: “…nadie posee cosa como propia, ni una casa, ni un campo de que pueda 
disponer ni dejar en testamento a sus herederos”44.

A través de tales discursos jurídicos, el profesorado “normaliza” en las fa-
cultades y escuelas de Derecho la ideología45 “moderna” en su gramática jurídi-
ca, que desde una aparente neutralidad valorativa (y cultural) oculta en los tex-
�����ϐ����������������×��colonialista e imperialista. Como señala Pedro Garzón 
López, la enseñanza del derecho constituirá entonces un campo privilegiado 
donde se producirá y se reproducirá la colonialidad del saber46 y donde los 
conocimientos jurídicos considerados “verdaderos” serán suministrados por la 
ciencia jurídica de matriz europea, así interiorizados por nuestras facultades y 
escuelas de derecho.

Nos comprendemos, pensamos y valoramos con conocimientos externos 
a nuestras propias realidades, en cuyas teorías “no está contenida nuestra rea-

43 Grosfoguel, “Descolonizando los paradigmas de…”, 80-81.
44 Enrique Dussel, “Meditaciones Anti-Cartesianas“, en Pensar Decolonial, ed. Ramón Grosfoguel y 
José Romero Lossaco (Caracas, Venezuela: Instituto Municipal de Publicaciones, 2009), 31.
45 Correas, “Teoría General del Derecho y…”, 65-66.
46 Pedro Garzón, “Colonialidad (jurídica),” Eunomia, no. 14 (abril 2018): 210.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



102 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

lidad sino otra”47, y más exactamente, nacidas de la experiencia y los proble-
mas de una región particular del mundo –cinco países de Europa–, constitu-
yendo el origen o lugar de enunciación de las fuentes teóricas de la educación 
universitaria actual.

Por ello compartimos la tristeza que alguna vez expresó Víctor Morles48 
cuando constató la dependencia de los intelectuales de nuestro continente respec-
to a los productos teóricos emanados de autores europeos (o norteamericanos), 
en los cuales aquellos deben apoyar sus argumentaciones para lograr la “seriedad” 
��ǲ�������ǳ�ϐ����×ϐ�����������Àϐ��������������������49. Ante ello, entre el asombro y la 
decepción, rescatamos la visión del maestro Simón Rodríguez, cuando advirtió: 
“¡Vea la Europa cómo inventa, y vea la América cómo imita!”. En resumen, compar-
timos con Garzón la caracterización del pensamiento jurídico hegemónico (y de 
la experiencia cotidiana de los juristas), que sistemáticamente recusa al derecho 
indígena como una colonialidad jurídica50, al no tener en cuenta el contexto y 
la lógica del modo de vida colectivo de los pueblos indígenas51.

III. Reconstruyendo teorías desde nuestras raíces

Continuando con la labor de rastreo discursivo conocimos la obra del 
doctor Rafael Pizani, quien se gradúa de doctor en Ciencias Políticas en 1934. 

47 Juan José Bautista Segales, Ǭ��±� �����ϔ�������������������±�����������ǫ (Madrid, España: 
Akal, 2014), 83.
48 Morles, “Sobre la construcción de teorías…”, 87.
49 Mignolo, “El Desprendimiento. Retórica de la…”, 152.
50 Garzón, “Colonialidad (jurídica)”, 212.
51 Bautista Segales, Ǭ��±������ϔ����������ǥǫǳ, 83.



103InSURGentes

������ͳͻ͵͸Ǧͳͻ͵ͺ����������������������×�����	�����ϐÀ�����������������������-
versidad de Bruselas. Fue discípulo de Georges Gurvitch, y se vincula con Hans 
Kelsen, cuyos artículos publica en la revista venezolana Cultura Jurídica en 
1939. Desde esa fecha ingresa como profesor en la Universidad Central de Ve-
nezuela (UCV), en la cátedra de “Principios Generales del Derecho” (hoy “In-
��������×������������ǳȌ������ǲ	�����ϐÀ�������������ǳ (jubilándose después de 
cuarenta años de docencia). En 1943 es designado rector de la UCV. En 1945 
es magistrado de la Corte Federal y de Casación (hoy Tribunal Supremo de 
Justicia). En 1958 es nombrado ministro de Educación. Entre 1969-1971 actúa 
como fundador del Consejo de la Judicatura, y entre 1974-1977 fue presidente 
del Consejo Nacional de Educación. La importancia de Pizani radica no solo 
en el prestigio�����±����������À���������������ǡ�����������������×���ϐ�����������
pensamiento académico venezolano, sino en términos de la �������×�����À��-
ca venezolana durante cuatro décadas, en la que se le atribuye la difusión del 
pensamiento positivista kelseniano52 y con este, la pretensión de neutralidad 
valorativa del conocimiento jurídico53.

A pesar de lo dicho, no se ha podido conseguir ninguna fuente documen-
tal ni electrónica que expliqué una sospechosa omisión respecto al pensamien-
������À��������������ǣ������������������±����ϐ������×����������Derecho autócto-
no. En su libro 	�����ϔÀ��������������������������, de 1935, dice:

52 UCV, Libro Homenaje a Rafael Pizani (Caracas, Venezuela: Facultad de Ciencias Jurídicas y 
Políticas, 1979).
53 José Melían Vega, La Orientación doctrinal del pensamiento jurídico nacional en la Formación 
������	�����ϔÀ�������������������������� (Caracas, Venezuela), 280.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



104 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

Mal pueden los estudiantes preparados sobre bases exóticas producir otra cosa 
que eso. Las excepciones honrosas que podemos limitar entre nosotros vienen a 
revelarnos esta verdad: nuestros abogados son venezolanos por ejercer y haber 
obtenido su título en Venezuela, pero en cuanto a mentalidad u orientaciones 
jurídicas ellos pertenecen a las más lejanas nacionalidades. Creo que cada uno 
de los profesionales debe hacerse un especialista en sus materias, con menta-
lidad autóctona… Lo único universal que podemos tener es lo particular, lo au-
tóctono54.

El mismo Tulio Chiossone, maestro de Pizani, señaló la necesidad de con-
siderar la utilidad del derecho indígena como un Derecho propio o autóctono55, 
pero por su racismo epistemológico lo consideró incipiente y pre-civilizatorio.

�����������������ϐ����×�����������ǡ�������������������������������������-
món Rodríguez, cuando escribió que: “La América no debe imitar servilmente, 
sino ser original… En lugar de pensar en medos, en persas, en egipcios, pense-
mos en los indios. Más cuenta nos tiene entender a un indio que a Ovidio”.

Será necesario entonces pensarnos desde nosotros mismos, desde nues-
tras propias cosmovisiones, desde nuestra historia, desde la realidad que so-
mos, desde la realidad que hemos heredado56, para construir nuevas teorías 
sólidas que impugnen paradigmas o esquemas preestablecidos, en donde la 
ciencia jurídica dominante sea apenas una manera más de ver el mundo57, am-

54 Rafael Pizani, ���	�����ϔÀ�������������������������� (Caracas, Venezuela: Lit. y Tip. Casa de las 
Especialidades, 1935), 46-47.
55 Tulio Chiossone, Formación jurídica de Venezuela en la Colonia y la República (Caracas, Vene-
zuela: Universidad Central de Venezuela, 1980), 44, 321.
56 Bautista Segales, Ǭ��±������ϔ����������ǥǫǳ, 83.
57 Morles, “Sobre la construcción de teorías…”, 86.



105InSURGentes

pliando de este modo el campo de visión del derecho58 desde otras perspec-
tivas y lógicas culturales, más allá de la episteme de la “modernidad” jurídica 
�������Ǥ�����������������ϐ���������À������À������������������.

Metodológicamente habría que desprenderse59, tomando distancia60 de la 
tradición teórica eurocéntrica, no para descartarla, sino para reubicarla dentro 
de una reconstrucción teórico-jurídica más abarcante, incluyente, convivencial y 
pluri-versal, desde el paradigma de la �����������À���������61.

Arraigando nuestra construcción jurídica autóctona desde la rica y valio-
���ǲ��������ǳ�ϐ����×ϐ�����������×�����������������������������À���������À�����ǡ�
y considerando las corrientes disidentes y liberadoras existentes “marginal-
mente” dentro del sistema jurídico “occidental” importado62, incluso mediante 
una revisión crítica-epistemológica del derecho romano, podemos realizar la 
reconstrucción intercultural de nuestro discurso del derecho.

En relación con nuestros discursos jurídicos, una ecología de los sabe-
res63 nos conducirá a una comunicación intercultural64 entre sistemas jurídicos 
������������������������ǡ��������ϐ�����Ȃ�������������������������À���65– prin-
cipios compartidos, fomentar diálogos simétricos, para reevaluar críticamen-
te y superar las relaciones asimétricas entre las distintas culturas jurídicas, 

58 de Souza Santos, Para descolonizar Occidente…, 59.
59 Mignolo, “El Desprendimiento. Retórica…”, 105, 110, 111.
60 de Souza Santos, La Refundación del Estado…, 41.
61 Ibíd., 109.
62 Chiossone, Formación jurídica de Venezuela…, 44; Pizani, ���	�����ϔÀ�������������ǥ, 23.
63 de Souza Santos, La Refundación del Estado…, 54; de Souza Santos, Para descolonizar Occi-
dente…, 41, 67.
64 Mignolo, “El Desprendimiento. Retórica…”, 111, 112.
65 de Souza Santos, Estado, Derecho y Luchas…, 18.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



106 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

generando una democracia epistémica y una justicia cognitiva global66, para 
un nuevo pluralismo jurídico profundo o radical y una interculturalidad criti-
ca-emancipadora.

Sólo así se podrá impulsar una ética transformadora, que desde el an-
ti-dogmatismo y la vinculación con la sociedad promovida desde la Reforma 
de Córdoba en 191867, generemos desde las universidades respuestas frente al 
compromiso social de crear teorías desde, por y para su propia realidad nacio-
nal y continental.

Referencias bibliográficas

Aguiló, Antoni. “La universidad y la globalización alternativa: justicia cognitiva, diver-
sidad epistémica y democracia de saberes.” Nómadas, no. 22 (febrero 2009).

Barié, Cletus Gregor. Pueblos Indígenas y derechos constitucionales en América Latina: 
un panorama. La Paz, Bolivia: Abya Yala, 2003.

Bautista Segales, Juan José. Ǭ��±������ϔ�������������������±�����������ǫ Madrid, Espa-
ña: Akal, 2014.

Castro-Gómez, Santiago. “Descolonizar la universidad. La hybris del punto cero y el 
diálogo de saberes.” En ������������������Ǥ���ϔ���������������������������������-
témica más allá del capitalismo global, editado por Santiago Castro-Gómez y Ra-
món Grosfoguel. Bogotá: Siglo del Hombre Editores, 2007.

Chiossone, Tulio. Formación jurídica de Venezuela en la Colonia y la República. Caracas, 
Venezuela: Universidad Central de Venezuela, 1980.

66 de Souza Santos, La Refundación del Estado…, 55; Lander, “Ciencias sociales; saberes…”, 28.
67 Carlos Tünnennann Bernheim, “La reforma universitaria de Córdoba,” Educación Superior y 
Sociedad, no. 9 (1998):125.



107InSURGentes

Clavero, Bartolomé. “Ciencias sociales; saberes eurocéntricos.” En La colonialidad del 
saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, compila-
do por Edgardo Lander. Buenos Aires, Argentina: CLACSO, 2000.

Correas, Oscar. “Teoría General del Derecho y el Derecho Alternativo.” El Otro Derecho, 
vol. 5-3, no. 15 (1994). 

Cruz, María Angélica, María José Reyes y Marcela Cornejo. “Conocimiento Situado y el Proble-
ma de la Subjetividad del Investigador/a.” Cinta moebio, no. 45 (2019): 253-274, https://
scielo.conicyt.cl/pdf/cmoebio/n45/art05.pdf. (Consultado el 23 de mayo de 2020).

de Souza Santos, Boaventura. Estado, Derecho y Luchas Sociales. Bogotá, Colombia: 
ILSA, 1991.

____. Crítica de la razón indolente. Contra el desperdicio de la experiencia. Bilbao: Des-
clée de Brouwer, 2000.

____. La Refundación del Estado en América Latina. Perspectivas desde una epistemolo-
gía del Sur. Caracas, Venezuela: Ediciones IVIC, 2010.

____. Para descolonizar Occidente. Más allá del pensamiento abismal. Buenos Aires, Ar-
gentina: CLACSO; Prometeo Libros, 2010.

Dussel, Enrique. “Meditaciones Anti-Cartesianas.” En Pensar Decolonial editado por 
Ramón Grosfoguel y José Romero Lossaco, Caracas, Venezuela: Instituto Muni-
cipal de Publicaciones, 2009. 

Fuenmayor, Juan Bautista. ���������������	�����ϔÀ�������������. Caracas, Venezuela: Edi-
torial Buchivacoa, 1980.

Garzón, Pedro. “Colonialidad (jurídica).” Eunomia, no. 14 (abril 2018): 206-214.
Gonçalvez, Luis. La Metodología Genealógica y Arqueológica de Michel Foucault en la 

investigación en Psicología Social. Uruguay: Facultad de Arquitectura, Diseño y 
Urbanismo, 2000. ����ǣȀȀ���Ǥ����Ǥ���Ǥ��Ȁ��������Ǧ������Ǧ��Ȁϐ����ȀʹͲͳͷȀͲ͸Ȁ
transitos-de-una-psicologia-social-genealogi%CC%81a-y-arqueologi%C-
C%81a.pdf (Consultado el 23 de mayo de 2020)

Grosfoguel, Ramón. “Descolonizando los paradigmas de la Economía-política.” En Pen-
sar Decolonial, editado por Ramón Grosfoguel y José Romero Lossaco. Caracas, 
Venezuela: Instituto Municipal de Publicaciones, 2009.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109



108 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 3, Año 2. Enero-Junio, 2020. Depósito Legal: ME2018000135 

_____. “Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro ge-
nocidios/epistemicidios del largo siglo XVI.” Tabula Rasa, no. 19 (julio- diciem-
bre 2013): 31-58. 

Guillén Rodríguez, Mariluz, Erick Gutiérrez y Gregorio Pérez Almeida. Código Crítico 
de Derechos Humanos: Perspectivas decoloniales sobre el derecho y la política. 
Caracas, Venezuela: Trabajo no publicado, 2017.

Gutiérrez García, Erick. ����ϔÀ������ ��� ��������� ���À�����������������ǣ���� ������������
Romero. Buenos Aires, Argentina: CLACSO, 2015.

Lander, Edgardo. “Ciencias sociales; saberes eurocéntricos.” En La colonialidad del sa-
ber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, compilado 
por Edgardo Lander, Buenos Aires: CLACSO, 2000.

Mignolo, Walter. “El Desprendimiento. Retórica de la Modernidad, Lógica de la Colo-
nialidad y Gramática de la Descolonialidad.” En Pensar Decolonial, editado por 
Ramón Grosfoguel y José Romero Lossaco. Caracas, Venezuela: Instituto Muni-
cipal de Publicaciones, 2009.

Monateri, Pier Giuseppe, y Geoffrey, Samuel. La invención del Derecho Privado. Bogotá, 
Colombia: Siglo del Hombre Editores, 2011.

Morles, Víctor. “Sobre la construcción de teorías: o hacer ciencia es algo más que in-
vestigar.” Tribuna del Investigador, no. 5 (1998): 85-96.

Nisbet, Robert. Historia de la Idea de Progreso. Barcelona, España: Gedisa Editorial, 
1991. 

�������ǡ���À���Ǥ�ǲ������������������������������ϐ�����×��������Ǥǳ����Pensar Decolonial, 
editado por Ramón Grosfoguel y José Romero Lossaco. Caracas, Venezuela: Ins-
tituto Municipal de Publicaciones, 2009.

Pizani, Rafael. ���	�����ϔÀ�������������� ������������; Caracas, Venezuela: Lit. y Tip. 
Casa de las Especialidades, 1935.

Tünnennann Bernheim, Carlos. “La reforma universitaria de Córdoba.” Educación Su-
perior y Sociedad, no. 9 (1998): 103-127.

Velasco, Álvaro. “Introducción al Pensamiento Jurídico Indígena”. En Segundo Congreso de 
Antropología en Colombia. Colombia, 1983. (Memorías). Tomo 2: 655-675.



109InSURGentes

Universidad Central de Venezuela (UCV). Libro Homenaje a Rafael Pizani. Caracas, Ve-
nezuela: Facultad de Ciencias Jurídicas y Políticas, 1979. 

Weber, Max. Economía y Sociedad. Madrid, España: Fondo de Cultura Económica, 
ʹͲͲʹǤν

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Por un Derecho autóctono:... / Gutiérrez García, Erick L. / pp. 87-109


