
207InSURGentes

Aproximación a unas antropologías 
feministas del sur.

 Superar (conceptual y políticamente) la inferiorización 
impuesta por el patrón colonial sobre la figura de la mujer1

Proposal for a feminist anthropology of the South. 
Transcending (conceptually and politically) the inferiori-
ty imposed on the image of woman by the colonial model


ĆėĈŃĆ��ĆĒŃėĊğǡ��ĆėĒĊē��ĊėĊĘĆ
Departamento de Antropología y Sociología, Escuela de Historia
Universidad de Los Andes (ULA) / Red de Antropologías del Sur

Mérida, Venezuela
Correo electrónico: ctgarcia@ula.ve, ctgarcia9@gmail.com

1 Agradezco a las/os amigas/os colombianas/os y la Fundación para el Desarrollo de la Ciencia 
y la Tecnología (Fundacite), unidad territorial en Mérida, Venezuela, del Ministerio del Po-
der Popular para la Educación Universitaria, Ciencia y Tecnología (SEP-Nº 183 2017), por los 
apoyos recibidos para asistir a este congreso. Agradecimiento especial a la antropóloga Maya 
Mazzoldi por la lectura y sugerencias realizadas a este escrito.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Aproximación a unas antropologías feministas del sur... / García, Carmen / pp. 207-219



Mi participación en esta mesa y en el contexto de la red de Antropologías 
del Sur está circunscrita a dos momentos:

1. Desarrollar la línea de investigación que nace del 
desafío teórico y político que supone la inferiorización 

de los “otros” (con énfasis en la mujer).

Esta línea quiere destacar la importancia de antropologías del sur que han 
revelado cómo funciona el patrón colonial que inferioriza (que ha negado, oprimi-
��������������Ȍ�����������������������������Ǥ������������ϐ�����������������������
discurso y las prácticas de unas antropologías feministas del sur, para lo cual hay 
que abordarla desde la perspectiva teórica-metodológica del proceso de inferiori-
zación de los “otros” que comenzó con la conquista y colonización de lo que hoy 
llamamos América Latina,2 donde se impuso, como dice Aníbal Quijano,3 un patrón 
de poder global de dominación social sin precedente histórico y sociológico.

���������×��������������������������×��������ϐ��×�������������×��������������
la idea de raza. Este hecho constituye la experiencia central de la dominación 
colonial que desde entonces permea las dimensiones humanas más importan-
����������������������������������������������������������������Àϐ����������-

2 Véase Carmen Teresa García R., “Descolonización y despatriarcalización de la educación. Pro-
puesta práctica,” en Primer Congreso Internacional de Antropologías del Sur. (Mérida, Venezue-
la: Red de Antropologías del Sur 2016) (mimeo).
3 Aníbal Quijano, “Colonialidade/Descolonialidade do Poder (5/5),” 08/2010, video de YouTube (9:57). 
5 de septiembre de 2016. https://www.youtube.com/watch?v=4NB2B-igk-w). Es importante resaltar 
los aportes también tanto de Edgardo Lander y Ramón Grosfoguel, así como de Franz Fanón, Orlando 
Fals Borda, Alcira Argumedo, Santiago Castro-Gómez, Catherine Walsh, entre otros/as.



209InSURGentes

les. Como señala Edgardo Lander,4 con el inicio del colonialismo en América 
comienza no sólo la organización colonial del mundo sino –simultáneamente– 
la constitución colonial de los saberes, de los lenguajes, de la memoria y del 
imaginario social.

En torno a este constructo mental que llamaron raza otros mecanismos 
����������������×�������������������������ϐ��������������������������������-
tiguo existente en la sociedad occidental europea: la idea de la dominación de 
la cultura sobre la naturaleza. Ello supuso imponer, generar y legitimar un or-
den social y cultural a partir de la diferencia entre los sexos; en este orden ver-
tical, represivo, jerárquico y patriarcal “por su naturaleza” toda mujer resulta 
inferior al varón. Este anudamiento de aparatos excluyentes fue apuntalado 
por muchas autoras, sin embargo Victoria Sau Sánchez5 señala la existencia de 
múltiples teorías sobre la supuesta inferioridad de la mujer, no solo al interior 
de las grandes religiones monoteístas como el islam y el catolicismo, también 
������ϐ�����ϐÀ�������������������������Ǥ

Las ideas de raza (europea-superior y los otros-inferiores), de religión 
única: la católica (y las otras demonizadas, convertidas en paganas, en here-
jías), la mujer naturalmente inferior al varón que se presenta como superior, 
etc., se imponen, afectando a cada una de las dimensiones de las relaciones 
sociales que se establecen en todos los ámbitos, ya que este nuevo eje de do-
������×������������������������������������×����������ϐ�����������������������

4 Edgardo Lander, “Ciencias sociales: Saberes coloniales y eurocéntrico,” en La colonialidad del 
saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas, comp. Edgardo Lander 
(Buenos Aires, Argentina: CLACSO), 11–40. http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/
lander/lander1.rtf. 
5 Victoria Sau Sánchez, ��ϔ�������������������������������������������� (Madrid, España: Cuader-
nos Inacabados 34. Horas y horas la Editorial).

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Aproximación a unas antropologías feministas del sur... / García, Carmen / pp. 207-219



210 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

explotación social. Estas concepciones naturalizadas afectaron y siguen afec-
tando las relaciones sociales de la sociedad criolla incluso después de las inde-
pendencias políticas. Esta hegemonía sociocultural sin precedentes históricos 
��ϐ���×ǡ�������������������������×��������ǡ� la articulación de todas las formas 
de control del trabajo, de sus recursos y de sus productos, en torno al capital y al 
mercado mundial como señala Quijano.6

����� ���������������������������×������Ó��� ������������ ϐ�����������������
XIX no obstante las independencias políticas que se dieron en las primeras 
décadas de ese siglo. En el siglo XX entra en escena un proceso neocolonial en 
el que EEUU es el “nuevo amo y señor de este continente” hasta nuestros días. 
Lander7� ��Ó�������������� �������������� ϐ�������� �������������������������ǡ�
en el que se establece el patrón de desarrollo occidental como la norma. La 
invención del desarrollo produce cambios substanciales en la forma como se 
conciben las relaciones entre países ricos y pobres; la vida, cultural, política, 
agrícola y comercial de estas sociedades pasa a estar subordinada a este nueva 
estrategia de inferiorización. Este proceso neocolonial descolló con la conso-
lidación de las relaciones de producción capitalistas y el modo de vida liberal 
hasta cuando adquirieron el carácter de formaciones sociales “normales” y na-
turalesǡ������ϐ��������������������������������������×����Ǥ

En este marco conceptual se consolidan disciplinas de las ciencias so-
ciales que tienen como eje articulador el paradigma de la modernidad, cuyos 
fundamentos básicos son el occidentalismo o la universalidad de la historia oc-
cidental asociada a la idea del progreso unilineal de toda la humanidad y de 
la organización social (entre hombres y mujeres, entre clases, etc.) según dicta 

6 Aníbal Quijano, “Colonialidade/Descolonialidade…”.
7 Edgardo Lander, “Ciencias sociales: Saberes…”.



211InSURGentes

el determinismo económico de la sociedad burguesa, liberal-capitalista. En ese 
sentido la expansión de las jerarquizaciones y distinciones de la moderna socie-
��������������������������ϔ�����������������������Àϔ�����������������������������
superiores frente al resto de saberes existentes.

Han pasado más de 500 años durante los cuales ese tejido de construc-
tos ha sido corporizado (interiorizado); vive en las profundidades de nuestro in-
consciente, forma parte de nuestras expresiones lingüísticas (p.e., lenguaje sexista, 
����������ǡ��������ϐ��������ȌǢ����������������������������������������������������-
tros países latinoamericanos. Aparecen en las exclusiones derivadas del racismo, 
el machismo, del clasismo y de otras formas de discriminación con las que diaria-
mente nos topamos como marcas de la violencia colonial en nuestra socialidad, al-
gunas veces de forma deliberada, otras, soterradamente. No somos conscientes de 
las consecuencias históricas que esta violencia colonial trajo para la conformación 
sociocultural de nuestras naciones latinoamericanas. Esta matriz de dominación 
neo/colonial se expresa en un sistema jerárquico con múltiples niveles de opre-
sión que integra sea elementos estructurales, disciplinarios y hegemónicos como 
aspectos interpersonales, particularmente situados.

Esta breve síntesis nos sirve de base teórica-metodológica, por una parte 
para comprender históricamente la colonización eurocéntrica, católica, colo-
nial y neoliberal de este continente y, por otra parte, para comprender el an-
drocentrismo (lo masculino como centro y medida de todo) y el patriarcado 
entendido como sistema de dominación del poder masculino –en un sentido 
amplio– que ha co-existido con todos los modos de producción desde hace seis 
milenios aproximadamente.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Aproximación a unas antropologías feministas del sur... / García, Carmen / pp. 207-219



212 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

Para comprender este proceso de colonialidad-modernidad Ramón Gros-
foguel8 aconseja re/conocer cuatro grandes genocidios y epistemicidios ocurri-
dos desde hace más de cinco siglos, cuando vinieron de allá (España) para acá 
métodos de inferiorización (genocidio y epistemicidio, dada la destrucción de 
conocimientos hegemónicos para nuestro contexto pero no-europeos) que co-
menzaron en territorio Al-Ándalus, pero que se trasladaron para continuar con 
los pueblos originarios de este continente igualmente considerados inferio-
res. En el Juicio de Valladolid se concluyó que había que cristianizarlos: tenían 
alma pero su alma era animal, estaba por debajo de la línea de lo humano, no 
tenían sentido de propiedad sino colectivismo, no tenían sentido del mercado. 
Se nos impuso una idea de lo que era superior y lo inferior. Igual ocurrió con 
los africanos que fueron trasladados forzosamente a este continente, muchos 
fallecieron antes de su captura, otros durante el viaje, algunos más en el con-
tinente. Entonces la pregunta que nos hacemos es no cuántos murieron sino 
¿cuántos sobrevivieron en estas condiciones? ¿Y en qué condiciones vivieron 
tras la abolición de la esclavitud, en qué condiciones viven en la actualidad?

El cuarto genocidio y epistemicidio señalados por Grosfoguel es el de mi-
llones de mujeres en Europa que fueron quemadas vivas y acusadas durante 
la Inquisición por ser consideradas brujas. Eran mujeres que trasmitían cono-
cimientos indígenas-europeos (medicina y astronomía). No había libros que 

8 Ramón Grosfoguel, “Descolonización Epistemológica,” 12/02/2013, video de YouTube 
(1:18:41). https://www.youtube.com/watch?v=DYks4qCoZEo. Véase también Ramón Gros-
foguel, “Descolonizando los universalismos occidentales: El pluriversalismo transmoderno 
descolonial desde Aimé Césaire hasta los zapatistas,” en ������������������Ǥ���ϔ��������������
una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, eds. Santiago Castro-Gómez y Ramón 
Grosfoguel (Bogotá, Colombia: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto de Es-
��������������������������������������ϐ�����������������
��������ǡ�����������������Ȍǡ�͸͵Ȃ͹͹Ǥ



213InSURGentes

quemar porque los libros eran ellas. El sociólogo observa cómo en los últimos 
quinientos trece años de “sistema-mundo europeo/euro-americano, moder-
no/colonial capitalista/patriarcal”, fuimos del “cristianízate o te mato” del si-
glo XVI, al “civilízate o te mato” de los siglos XVIII y XIX, al “desarróllate o te 
mato” del siglo XX y, más recientemente, al “democratízate o te mato” de prin-
cipios del siglo XXI.9 Sobre estas dos últimas etapas pudiéramos escribir con 
abundancia porque la hemos vivido.

2. ¿Cómo han planteado esta cuestión autores y autoras 
que vienen de diferentes disciplinas?, 

¿qué planteamientos nos ayudan a comprender 
el proceso socio- histórico y socio-cultural 

de la inferiorización de las mujeres? 
y ¿cuáles propuestas conceptuales y políticas 
hacer desde la Red de Antropologías del Sur?

De este tema hay, sobre todo, una alta producción teórica y de nuevas 
prácticas feministas en muchos de nuestros países. Muchas autoras han ade-
lantado importantes discusiones teóricas y políticas sobre la discriminación 
de las mujeres entre los contextos de producción en regiones periféricas, del 
sur versus regiones del mundo eurocentradas; los feminismos hererosexua-
les versus lésbiscos; feminismos blancos versus feminismos negros, indígenas, 
etc. Las autoras más reconocidas que vienen desarrollando el feminismo pos-
colonial como una línea de acción y de investigación proceden de diferentes 
disciplinas, entre otras podemos mencionar a: Gloria Anzaldúa, el colectivo de 

9 Ibíd.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Aproximación a unas antropologías feministas del sur... / García, Carmen / pp. 207-219



214 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

las Glefas (las más reconocidas Yuderkys Espinoza Miñoso, Ochy Curiel), Julie-
ta Paredes, María Galindo, Silvia Rivera Cusicanqui, Rita Laura Segato, María 
Lugones, entre otras. 

Nuestra propuesta, a mediano plazo, es hacer una revisión de estas y de 
otras autoras y autores para completar una genealogía del pensamiento sobre 
colonialidad, descolonización, despatriarcalización, feminismos. Queremos 
entrelazar sus planteamientos como sustentación teórico-metodológica de las 
antropologías feministas del sur, esta labor será la base para ofertar un semi-
nario sobre este tema y avanzar en las cuestiones que se plantean.

Por ahora, solo vamos a hacer referencia a una última investigadora. Co-
mencemos por rescatar los planteamientos teóricos-metodológicos de la ar-
gentina residente en EEUU, María Lugones,10 quien toma un camino que la lle-
va afuera del modelo de la colonialidad de Aníbal Quijano, en el que no hay una 
��������×���������Ȁ�±���������������×�������������×��������ϐ���������������
autor, si bien hay un acuerdo con la lógica de su pensamiento. Sin embargo, 
����������������������������������������ϐ�������������������������������������
aspectos del género.

En el patrón de Quijano el género parece estar contenido dentro de la 
organización social de aquel ámbito básico de la existencia humana que Quija-
no llama dominaciones previas, empezando por la más antigua, la dominación 
entre los sexos. Es decir que dentro de su marco el concepto de género se mues-
tra apegado a un soporte hiper-biologizado, además el patrón de la heterose-

10 María Lugones es argentina y vive en EEUU. Véase María Lugones, “Colonialidad y género,” 
Tabula Rasa, no. 9 (julio-diciembre, 2008): 73-101, y “Hacia un feminismo descolonial (trad. 
Gabriela Castellanos),” La manzana de la discordia, vol. 6, no. 22 (2016): 105–117. Doi: https://
doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504.



215InSURGentes

xualidad y el poder patriarcal no son colocados bajo interrogación. Quijano 
reduce el género a la organización del sexo, sus recursos y productos y parece 
caer en cierta presuposición respecto a quién controla el acceso a los recursos 
y quiénes son constituidxs como recurso. Quijano parece dar por sentado que 
la disputa por el control del sexo es una disputa entre hombres, sostenida alre-
dedor del control, por parte de los hombres, sobre recursos que son pensados 
como femeninos. En su elaboración conceptual los hombres no son entendidos 
como recursos en los encuentros sexuales; las mujeres no disputan el control 
sobre el encuentro sexual. Las diferencias se piensan en los mismos términos con 
los que la sociedad lee la biología reproductiva. Se asume que el sexo es binario 
y fácilmente determinable a través de un análisis de factores biológicos. A pesar 
de que estudios médicos y antropológicos sostienen que el sexo no es el único 
lugar de la diferencia, la sociedad presupone un paradigma sexual binario (do-
minación masculinas/subordinación femenina) sin ambigüedades en el cual 
���������������������������������ϐ�������������������������������������������
o femeninos.

El alcance de la colonialidad del género en el análisis de Quijano está li-
mitado a una de las primeras etapas de las luchas feministas, el igualitarismo 
(sexista) entre hombres y mujeres. Asume la mayor parte de lo prescripto por 
los términos del lado visible/claro hegemónico del sistema de género colonial/
moderno, dejando de lado lo oculto/oscuro.

María Lugones va a tomar un camino que la lleva afuera del modelo de 
la colonialidad del género para revelar lo que oculta, o lo que no nos permite 
considerar, en el alcance mismo del sistema de género del capitalismo global 
eurocentrado. En vez de desbaratar el sistema de género dominante ajusta su 
teoría a la reducción del alcance de la dominación de género. Ella resalta cómo 

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Aproximación a unas antropologías feministas del sur... / García, Carmen / pp. 207-219



216 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

la lógica dicotómica y jerárquica es central para el pensamiento capitalista y 
colonial moderno y las categorías derivadas sobre raza, género, sexualidad y 
humanidad. Por ello considera necesario analizar la opresión de género ra-
cializada y capitalista, es decir, la opresión provocada por la colonialidad del 
género���ϐ���������������������������ǲ���������������������ǳ�����������������
la idea de interseccionalidad11 supere al feminismo universalista. La intersec-
cionalidad viene a ser ese lugar donde se cruzan las opresiones. Sería entonces 
más que una línea, un tejido compuesto por raza, pero también por clase, género, 
sexualidad y otros.

Para concluir con esta primera incursión, digamos que en los plantea-
����������������������Àϐ����Ȁ�����������ǡ� �������������������������� �������-
trucción de las ciencias sociales del sur, así también sus teorías nos revelan la 
������������±������������������������������������� �����������ǡ� ���������ϐÀ�ǡ� ���
antropología y la sociología mostrándonos la necesidad y la urgencia de:

• Rescatar planteamientos que nos ayuden a comprender y re-elabo-
rar perspectivas y prácticas antropológicas más cercanas al sur; unos 
abordajes que vayan más allá de aquella lógica binaria que suprime 
al opuesto inferiorizándolo, para dar paso a la realidad nuestrameri-
cana que se caracteriza por la diversidad y la inclusión. Es decir, urge 
superar esa lógica dicotómica excluyente para que de la epistemolo-
gía de la ceguera se pase a un análisis de la diversidad que incluya 
sus vertientes (social, sexual, política, económica, étnica, epistémica, 
etc.). Conocimientos de múltiples formas que aportarán a la reestruc-
turación de las ciencias sociales del sur unas metodologías descolo-

11 María Lugones, “Hacia un feminismo descolonial”.



217InSURGentes

niales y no-androcentradas y que desembocarán en una comprensión 
multisituada y diversa de los ámbitos de vida, del saber y de las prác-
ticas más allá del claustro de las universidades.

• Desde las posiciones más teóricas hasta las más prácticas, estxs au-
torxs plantean la necesidad de asumir la responsabilidad de pensar 
de forma crítica; de hacerse preguntas pertinentes para hacer la vida 
posible a futuro, ya que la epistemología del poder (Quijano) que se 
nos ha impuesto (el saber-conocer de los blancos europeos como su-
perior al de los indios, negros, mujeres y mestizos), no sólo ha borra-
do nuestro pasado (los cuatro epistemicidios como los llama Grosfo-
guel), nos ha imposibilitado plantearnos nuestras propias preguntas 
al normalizar la hegemonía eurocentrada, androcéntrica y neolibe-
ral de ciencias sociales que como la antropología han prolongado en 
nuestramérica el paradigma de la modernidad/colonialidad.

• Urge entonces comenzar por la descolonización y despatriarcaliza-
ción del saber acumulado por las ciencias sociales en los centros uni-
versitarios: proponernos elaborar epistemologías que se distancien 
de los presupuestos de la fragmentación (disciplinarización del co-
nocimiento en parcelas independientes), de la objetividad y univer-
salidad (del conocimiento hegemónico que nos fue impuesto y que 
�����À����������������������ϐ������×�����������ǡ�������������������Ȍ�
y de las dicotomías excluyentes de la modernidad así como lo vienen 
proponiendo feminismos descoloniales y poscoloniales. Es hora pues 
de no quedarnos paralizadxs, es tiempo de cambiar.

�������� ���������� ������������ ï������ ����� �������� ��ϐ����×�� ����������
(ahora y en los años por venir):

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Aproximación a unas antropologías feministas del sur... / García, Carmen / pp. 207-219



218 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 1, Año 1. Enero-Junio, 2019. Depósito Legal:ME2018000135 

• ¿Es necesario rechazar completamente los planteamientos de la antro-
pología y del feminismo del norte que pasan como universales? ¿Esos 
���������������������ϔ�������������������������������������������������
en nuestro continente y en el contexto de las antropologías del sur?

• ¿Cuáles son los planteamientos actuales de feminismos blanco/occi-
dentales o de feminismos latinoamericanos y caribeños, en el contexto 
del movimiento feminista de(s)colonial y poscolonial? ¿En qué forma 
estos planteamientos vinculan antropologías y feminismos del sur? ¿Es-
tas teorías y prácticas políticas han reducido la discriminación que día 
a día viven las mujeres en las sociedades capitalistas y patriarcales?

• ¿Más allá de la construcción de una nueva estructura, se pueden iden-
��ϔ�������������������������������ȋ��×����Ǧ�������×������������������À��-
cas) que unen la antropologías del sur a los feminismos del sur?

Bibliografía

García R., Carmen Teresa. “Descolonización y despatriarcalización de la educación. 
Propuesta práctica”. En Primer Congreso Internacional de Antropologías del Sur. 
Mérida, Venezuela: Red de Antropologías del Sur, octubre del 2016) (mimeo).

Grosfoguel, Ramón. “Descolonización Epistemológica” (12/02/2013). Video de You-
Tube (1:18:41). Publicado 12 de febrero del 2013. https://www.youtube.com/
watch?v=DYks4qCoZEo.

_____. “Descolonizando los universalismos occidentales: El pluriversalismo transmo-
derno descolonial desde Aimé Césaire hasta los zapatistas”. En El giro decolo-
����Ǥ���ϔ����������������������������������±������������������������������������, 
editado por Santiago Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel. Bogotá, 63–77. Colom-



219InSURGentes

bia: Siglo del Hombre Editores, Universidad Central, Instituto de Estudios Socia-
��������������������������ϐ�����������������
��������ǡ�����������������ǡ�ʹͲͲ͹Ǥ

Lander, Edgardo. “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntrico”. En La coloniali-
dad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas, 
editado por Edgardo Lander, 11–40. Buenos Aires, Argentina: CLACSO, 2000. 
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/lander1.rtf

Lugones, María. “Hacia un feminismo descolonial (trad. Gabriela Castellanos)”. 
La manzana de la discordia, vol. 6, no. 22 (2016): 105–117. Doi: https://doi.
org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504.

_____. “Colonialidad y género”. Tabula Rasa, no. 9 (julio-diciembre, 2008): 73–101, 
Quijano, Aníbal. “Colonialidade/Descolonialidade do Poder (5/5) (08/2010)”. Video 

de YouTube (9:57). Publicado 25 de octubre de 2010. https://www.youtube.
com/watch?v=4NB2B-igk-w).

Victoria Sau Sánchez. ��ϔ��������������������������������������������. Madrid. Cuader-
nos Inacabados 34, Horas y horas la Editorial, 2000.

EN
 M

O
VI

M
IE

N
TO

AN
TR

O
PO

LO
G

ÍA
S

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Aproximación a unas antropologías feministas del sur... / García, Carmen / pp. 207-219


