
15InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
El legado de Omar González Ñáñez  ... / Briceño, Domingo Alberto / pp. 15-26

D
O

SS
IE

R

El legado de Omar González Ñáñez 
y la vanguardia en las antropologías venezolanas: 

breve mirada a su pensamiento complejo

�ėĎĈĊŕĔǡ��ĔĒĎēČĔ��đćĊėęĔ
Comunicación Social, Universidad del Zulia / Maestría en Etnología, 

Universidad de Los Andes / Red de Antropologías del Sur
Venezuela

Correo electrónico: domingomov@gmail.com

E�������������������������ϐÀ����������������������������������������������À��
en Etnología de la Universidad de Los Andes (ULA), el profesor Omar Gon-

zález Ñáñez hacía énfasis en una noción clave para comprender su trabajo y su 
aporte a las antropologías venezolanas. Deshilvanando la idea comúnmente 
manejada de sincretismo para referirse a los asuntos religiosos en el país: “no 
es realmente un proceso sincrético lo que ocurre, no es una amalgama desor-
denada de costumbres, insistía el profesor Omar, lo que ocurre en nuestras 



16 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

culturas se acerca más a la noción de �������À��en el mundo de la música”. El 
cerebro –la inteligencia cultural– ‘escoge’ entre los materiales culturales dis-
ponibles para reaccionar, respondiendo a una estructura meta-cultural com-
pleja, la actualización de lo humano en unas circunstancias determinadas.

***

Para exponer estas nuevas y emocionantes nociones el profesor Omar 
nos sumergió en el Orinoco, en el Guainía, en el río Negro, en los caños del 
Aiarí, el Jipana, en el mismo Ombligo del Mundo de la gran cultura Arawak, que 
se expandió desde el Noroeste Amazónico (Goldman 1968) por Suramérica, el 
Caribe y Centroamérica, entre 6000 y 4000 años antes del presente y de la cual 
existen pervivencias culturales intrincadas en nuestra genética, subconsciente 
y modo de vida cotidiano.

�������������������
��������S�Ó��������������Àϐ��������������������������-
samiento. Su interés y especialización en antropolingüística le llevó a estudiar y 
profundizar en todas las lenguas indígenas existentes en Venezuela, especialmen-
te las pertenecientes a la familia lingüística Maipure-Arawak, así como las pervi-
vencias de esas lenguas en la performance del español en nuestros territorios.

Desde el comienzo de los años sesenta, junto a un vigoroso grupo de an-
tropólogos(as) de la Universidad Central de Venezuela/UCV (Jorge y Esteban 
Emilio Mosonyi, Rafael López Sanz, entre otros), Omar se sumergió en un acu-
cioso trabajo de campo en el sur del Amazonas venezolano –la zona del Río 
Negro, la triple frontera entre Brasil, Colombia y Venezuela–, que lo llevó a des-
cubrir el gran tesoro cultural que está comprendido en las lenguas indígenas 
ancestrales que se han negado a morir en nuestro continente.



17InSURGentes

Una lengua indígena como el baré tiene en sí misma un valor mucho más alto 
que algunas creaciones artísticas o literarias, dada su expresividad, su vocabu-
lario y su complejidad estructural. A esto hay que agregar que el baré es porta-
dor de una literatura propia con una base mitológica de proporciones cosmogó-
nicas. […] Se conoce desde hace largo tiempo que toda lengua humana posee un 
altísimo valor intrínseco como expresión sistemática de toda una cultura en el 
plano lingüístico (González Ñáñez 1975).

Desde sus primeros textos se nota cómo Omar y todos estos antropólo-
gos y antropólogas quedaron fascinadas con el proceso de permeabilidad y 
resistencia tan complejo que implica que algunas de estas lenguas sigan vivas 
y vibrantes hoy en día. Desde esos primeros acercamientos estuvieron cons-
cientes de la necesidad vital de su preservación y de su responsabilidad, como 
antropólogos(as), de tomar cartas en el asunto. Y así, conectando las maneras 
tradicionales como se transmiten los saberes en esos pueblos con experien-
cias vanguardistas de revitalizaciones lingüísticas en el mundo entero fueron 
ideando algunas estrategias de preservación de estas lenguas ágrafas, impor-
tantísimo patrimonio cultural inmaterial de la humanidad.

A comienzos de la década de los setenta, Omar, junto a Esteban Emilio 
Mosonyi y el asistente de investigación Hernán Camico, arman un primer ex-
perimento de nicho lingüístico en esa región del Río Negro venezolano, con la 
intención de rescatar la lengua baré. Consiguieron una asignación monetaria 
para incentivar a las y los pocos hablantes vivos de la lengua, fueron contacta-
dos siete hablantes vivos que se consiguieron en toda la zona para participar 
como maestros (González Ñáñez 1975). El programa de los nichos propone la 
creación de preescolares/maternales en los que se eduque a los niños y niñas 
en las lenguas maternas y en el contexto y dinámicas de la transmisión de sa-

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
El legado de Omar González Ñáñez  ... / Briceño, Domingo Alberto / pp. 15-26



18 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

beres propios de sus pueblos, respondiendo a sus necesidades y emergencias 
de vida.

El baré fue la primera lengua que se propusieron rescatar, debido a la 
importancia que representó en un pasado reciente la cultura baré en esa área 
geo-cultural del Noroeste Amazónico. La lengua baré fue hablada desde Ma-
naos hasta el Guainía y todo el Alto Orinoco y se fue extinguiendo rápidamente 
a partir del siglo XIX debido a ciertos factores muy bien estudiados por estos 
antropólogos y antropólogas.

Luego de ciclos enteros de interferencia cultural de parte de las misiones 
evangelizadoras, los dos períodos que comprenden la llamada Era del Caucho 
en el Amazonas causaron un gran impacto en la evolución histórica de todos 
estos pueblos. Conectando por el río Casiquiare, se extendió una ruta lacustre 
entre Manaos y Ciudad Bolívar que generó grandes cambios, aculturación, ins-
tauración de una cultura cabocla-alienante y grandes oleadas migratorias que 
conllevo a la desaparición de caseríos enteros en toda esa zona del río negro 
venezolano (González Ñáñez 1975, 1999).

Todas estas situaciones generaron patrones de homogeneización y sim-
���ϐ�����×�������������������������������������������������������������×�ǡ�������
siempre caracterizada por su diversidad y multilingüismo generalizado. Cual-
quier rionegrero suele manejarse cotidianamente hasta en cuatro lenguas: el 
�������������������������������������ϐ�����������ǡ�����������������������������
impuesta por los vientos alienantes de la era del caucho y las lenguas propias 
en las que normalmente las y los miembros de cada familia se manejan con su 
lengua paterna y materna (González Ñáñez 2001).

Por eso esta zona podemos considerarla como un hervidero de lenguas. 
Debido a sus patrones de exogamia lingüística y similares condiciones de esta-



19InSURGentes

blecer parentesco, cada lengua se convierte en un asunto de familia, un mundo 
íntimo y conocido. Ese nivel de libertad expresiva, de comunicación íntima y 
familiar con sus lenguas maternas que observaron estos antropólogos y antro-
pólogas en las y los habitantes del Noroeste Amazónico los llenó de un profun-
�������������������������×������ϐ��������������������À��ǡ�����������������������
inter, pluri y transdisciplinarias, y dedicaron sus vidas a la idea de la educación 
intercultural.

La interculturación consiste básicamente en el mantenimiento del marco de re-
�����������������������������������������ϐ�������������������À�����������������×��
����������������ϐ�����������������Ǧ�����������������������������������������-
ritarias generalmente nacionales. En cierto modo la interculturación busca el 
máximo rendimiento de las partes en contacto cultural, evitando en lo posible 
la deculturación y la pérdida de valores etnoculturales (González Ñáñez 1975).

Esas primeras experiencias con los nichos sirvieron para enfatizar los 
������� ���ϐ����������� ���������� ��� ����������×�������������������������
de educación intercultural en un país como Venezuela y en los contextos en 
los que viven estos pueblos. Una dinámica compleja que se mueve entre las 
����������ϐ���������������������������������������������������×����������������
vergüenza étnica que se ensalza con la emergencia de la vida contemporánea 
en todas esas comunidades.

A mediados de los años noventa del siglo XX, ocupando Omar González 
Ñañez la Dirección del despacho de Educación Intercultural del Ministerio de 
�������×�ǡ����ͳͻͻ͵���������������������������ϐ���������������������������������-
cación Intercultural, recomendando la implantación de los nichos lingüísticos 
en las comunidades indígenas del país.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
El legado de Omar González Ñáñez  ... / Briceño, Domingo Alberto / pp. 15-26



20 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

En este extracto de la Resolución ministerial N° 954, de agosto de 1993, 
referida a la “Implantación de los Nichos Lingüísticos en el sector sociocultural 
indígena”, podemos leer:

El nicho lingüístico es un tipo especial de preescolar no convencional que se 
hace necesario cuando una lengua y cultura nativa se encuentra en peligro de 
extinción debido a procesos continuos de aculturación y dominación cultural… 
en el desarrollo de ese proceso de homogeneización lingüística y cultural, el 
deterioro etnocultural al interior de las sociedades indígenas llega a tal extre-
�������������Ó��������������������������������������������ϐ�����������ï���������
impregnadas por la etapa terminal de una aculturación acelerada.

El programa de los nichos lingüísticos representó una gran apertura de 
todos los niveles en el conservador Sistema Educativo Nacional, reconociendo 
por primera vez la noción de aprendizaje más allá del sistema de conocimiento 
modernista occidental; y haciendo notar la importancia, la necesidad primor-
dial, de abrirse a la comprensión y transmisión de los saberes contenidos en 
nuestras antiguas formaciones culturales.

A mediados de los años 2000, el profesor Esteban Emilio Mosonyi escri-
be un inspirado informe (para el Forum Barcelona de 2004) sobre los avances 
del proceso de revitalización lingüística en varias partes de Venezuela. Hace 
énfasis en el caso especial de la revitalización de la lengua kariña, al oriente de 
la Cordillera de la Costa, y de la lengua añú en el estado Zulia. También incluye 
datos sobre la región del Río Negro. Comenta cómo el baré, luego de más de 
veinte años de haberse sembrado aquella semilla en los años setenta y a pesar 
de los muy pocos y pocas hablantes y semi-hablantes vivos(as), se encontraba 
para aquel momento en franca lucha por su revitalización en algunas comuni-



21InSURGentes

dades de Brasil y Venezuela, al igual que el warekena y el baniva –igualmente 
con muy pocos hablantes vivos–, que desde algunas comunidades, y sobre todo 
partir de unos grupo de interesados, se observa el entusiasmo necesario para 
que esas lenguas mermadas por los procesos históricos no se pierdan en el 
olvido (Mosonyi 2004).

En aquellos comienzos del siglo XXI se vivían tiempos de entusiasmo 
para los movimientos de autodeterminación de los pueblos indígenas, luego de 
la puesta en vigencia de la Constitución Bolivariana de 1999 donde se recono-
ce a Venezuela como un país pluricultural y multiétnico. Pasó muy poco tiempo 
para que la gestión indígena se institucionalizara por completo y se convirtiera 
al parasitismo burocrático.

En el año 2009, tras haber conformado la Asociación Civil Iwine –para 
optimizar las tareas de revitalización lingüística– Omar González Ñáñez, junto 
a otros como Mosonyi y Manuel Larreal, lograron la instalación plena de tres 
nichos lingüísticos en algunos barrios periféricos de Puerto Ayacucho y un ni-
���������±��������������������×���������������ȋ��������Ǧ������Ǧ���������ȌǤ�
Buscando atender a las nuevas generaciones de esas oleadas migratorias que 
dejaron el noroeste amazónico durante el siglo XX (González Ñáñez 2012).

A comienzos de la segunda década del 2000, gran parte de la gestión in-
dígena ligada a la administración pública nacional se había venido abajo, los 
�������������������������� ��� ϐ��������� ������������������×���������������
�����������������À����������������������������������������ϐ��������������±-
cada anterior y se comenzaba a sentir el temblor previo al gran tsunami que 
consistiría el arranque del proyecto del Arco Minero del Orinoco.

En el año 2011, González Ñáñez emprende un viaje junto a otros antropó-
logos a cuatro municipios del sur del estado Amazonas, a una nueva y acuciosa 

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
El legado de Omar González Ñáñez  ... / Briceño, Domingo Alberto / pp. 15-26



22 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

exploración con la intención de refundar, una vez más, los nichos lingüísticos 
de las lenguas arawakas con mayor riesgo de desaparecer en la región. En el 
trabajo de campo, el profesor Omar fue dejando semillas en el corazón de cada 
comunidad para la formación de diversos nuevos nichos. En el municipio Ata-
bapo, se propuso instalar un nicho para rescatar el ya extinto yavitero (lengua 
de la cual Jorge Mosonyi elaboró la gramática). El baniva, en el Alto Orinoco, 
también se contempló la implantación de un nicho bilingüe baniva-warekena 
en la zona. En el municipio Río Negro se orquestó la creación de un vigoroso 
nicho warekena en una escuela con una matrícula de quince niños, y se dio con 
el rastro de una pareja de ancianos que serían los últimos hablantes del baré 
en la zona. Finalmente, en el municipio Maroa, en la comunidad de Guayanapi, 
se instaló un potente nicho warekena, con una matrícula de dieciocho niños, y 
en la comunidad de Maroa se sentaron las bases para la creación de un nicho 
multilingüe baniva-warekena-yeral-kurripako, con especial atención para la 
recuperación del baniva que es la lengua patrimonial de los maroeños. Aparte 
se integraron otros cuatro nichos en el municipio, uno yeral, uno kurripako y 
otros dos para el warekena (González Ñáñez 2012).

La labor de rescate y revitalización de una lengua requiere de un minu-
cioso trabajo de paciencia que pide sumar voluntades y esfuerzos y que está 
destinado a tropezar con diversos obstáculos, en los que precisamente han 
������������� ��������������À��������������Ǥ����� ���ϐ�������������������� ����
choques de corrientes y patrones culturales que se imponen ante los otros, 
�������������ǡ���ϐ����������������Ǥ��������������������������������������������-
ϐ������������������������������������������������������������������������������
�������������������ϐ�����ǡ����������������������������������������������������×��
de estas lenguas, pero tal parece que ese espacio es tan hondo, está cargado 



23InSURGentes

de tanta fuerza emocional, que aun cuando a una lengua le quede un hablante 
vivo y exista registro de su gramática, siempre es posible revitalizarla y recu-
perar esa visión del mundo, ese sistema de conocimiento complejo del trans-
��������������������������������ϐÀ���������������Ǥ

***

El profesor Omar González Ñáñez fue un verdadero entusiasta y pionero 
de las aperturas metodológicas en las antropologías en Venezuela. De la inter 
a la pluri y transdisciplinariedad, sus contribuciones para comprender las di-
námicas evolutivas de nuestros lenguajes son esenciales para el futuro de los 
estudios antropolingüísticos y sociales en general. Es un puente de saberes, de 
������������������������������������������������������������������������ϐ�-
cies, de todos los canales de transmisión de saberes disponibles en la actuali-
dad de los días. Sus contribuciones a los programas de educación intercultural 
indígena dejan un camino abierto y potente para la comprensión y recupera-
ción de las lenguas indígenas con todo ese cúmulo de saberes implícitos y para 
comprender la educación inter y transcultural.

La perspectiva de Omar y el grupo de antropólogos y antropólogas con 
el que colaboró nos abre una brecha para pensar la antropología más allá del 
ámbito académico pero sin necesariamente salir de él, sin la necesidad de ex-
cluirlo, más bien con una intención clara de integrar el conocimiento genera-
do en las universidades con los sistemas de conocimientos que involucra cada 
pueblo, cada sociedad, y aprovecharlos todos para dar con salidas ante las cir-
cunstancias que va presentando la historia.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
El legado de Omar González Ñáñez  ... / Briceño, Domingo Alberto / pp. 15-26



24 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

En un reciente artículo (González Ñáñez 2017), el profesor Omar habla 
de lo que fue para él fue su momento más importante como antropólogo, cuan-
do en 1974 fue invitado a un Kasíjmakasi, el ritual de iniciación de los wareke-
na. Fue invitado por los sabios, aceptado por los chamanes y todos los miem-
bros de las familias, a conocer los secretos más íntimos y nucleares de toda esa 
cosmovisión. Fue invitado a ser uno más de la familia y conocer sus ancestros. 
Desde ese momento, para Omar, su objeto de estudio se lo había tragado a él 
como investigador. La narrativa, el mito y la etnia –la magia– se habían tragado 
a la antropología, pero también la antropología estaba derribando las fronte-
������������Ȁ������������������������������ϐ��������������������������������-
nocimiento. Se estaba abriendo al conocimiento libre, diverso y transcultural 
de la diversidad humana.

Siempre recordaré al profesor Omar, su rostro, cuando insistía con tanto 
afán en la necesidad de transmitir los conocimientos, de enseñar, de escribir 
artículos, de convocar encuentros y trabajos de campo que nos llevaron a co-
�������������������������������ϐ����������������������������Ǥ����������ϐ��������
sus días estuvo buscando expresar y dejarnos todas las claves posibles para 
vislumbrar esos mundos maravillosos adonde lo llevaron todos esos idiomas, 
esas historias, esas piedras sagradas y llenas de secretos.

Rodeados de todas las piedras, los más íntimos de la familia, en el mero 
ombligo del mundo, Omar y los chamanes arawakos volvieron a ver a Iñapirri-
kuli, vieron su cuerpo enorme extenderse por raudales, por lo ancho de las 
�������Ǥ�������������������������������ǡ�������������������������������Ǥ������-
����������������������������Ǥ���������������×�����������������������ϐ������������-
����������������������������������ϐ�����Ǥ



25InSURGentes

Bibliografía

González Ñáñez, Omar, y Mosonyi, Esteban. 1975. “Ensayo de educación intercultural 
en la zona arahuaca del Río Negro (Venezuela)”. En Actas y Memorias del XXXIX 
Congreso Internacional de Americanistas. Lima.

González Ñáñez, Omar. 2001. Multilingüismo, Etnias y Culturas Indígenas en el “No-
roeste Amazónico” del Estado Amazonas de Venezuela. Fermentum. Revista Ve-
nezolana de Sociología y Antropología, vol. 11, no. 32: 360-370.

____. 2021. Ideas y propuestas sobre una extensión del programa de los Nichos Etno-
lingüísticos a los Municipios Atabapo, Alto Orinoco, Rio Negro y Maroa del Esta-
do Amazonas. Presente y Pasado. Revista de Historia, no. 34: 169-178.

____. 1999. Extinción de las lenguas indígenas venezolanas: perspectivas de su revita-
lización lingüística para el siglo XXI. Boletín Antropológico, no. 47.

____. 2019. Cosmovisiones Maipure-Arawakas del Noroeste Amazónico: relaciones 
de oralidades y escritura desde la interculturalidad. Revista História: Debates e 
Tendências (Online), vol. 19, no. 1: 118-123.

____. 2021. “La educación inicial intercultural indígena en Venezuela y la estrategia de 
los Nichos Etnolingüísticos”. En el �������������������������ǣ��������ǡ�����ϔÀ�����
Perspectivas de la Política Educativa Indígena en Venezuela: “Hacia el fortaleci-
miento de la Educación Propia y Educación Intercultural Bilingüe”.

____. 2017. Las antropologías del Sur y la postmodernidad en América Latina: Resis-
tencia y ruptura contra el colonialismo europeo en la Orinoquía venezolana. 
Missoes. Reista de Ciencias Humanas y Sociales, vol. 3, no. 1, 24.

Mosonyi, Esteban Emilio, y Mosonyi, Jorge. 2000. Manual de lenguas indígenas de Ve-
nezuela. Caracas, Venezuela: Fundación Bigott, Serie Orígenes.

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
El legado de Omar González Ñáñez  ... / Briceño, Domingo Alberto / pp. 15-26



26 InSURGentes

InSURGentes. Revista para las antropologías del sur
Mérida, Venezuela. Nº 4, Año 2. Julio-Diciembre, 2020. Depósito Legal:ME2018000135

Mosonyi, Esteban Emilio, y Pocaterra, Jorge. 2004. “Experiencias recientes de revi-
talización lingüística en la Venezuela indígena”. En Forum Barcelona. Nom del 
diàleg: Diversitat lingüística, sostenibilitat i pau Data: 22 Maig Sessió: Revitalit-
zació i estandardització lingüístiques.


